Strengthening
African=European
Connections

ShariR@Cast and Future

PROCEEDINGS / ACTES

-

AE
D
m

ONLINE SERIES CA
‘Documents on Social Sciences and Humanities’ EGMONT y museum |




Strengthening
African-European
Connections

Sharing Past and Future

PROCEEDINGS / ACTES

AE
2
m

CA
EGMONT “AZZ3



Publication under the direction of Isabelle Gérard (RMCA)

Revision and proofreading: Colin Hendrickx, Emily Divinagracia (RMCA),
Benoit Albinovanus (RMCA) and Clarisse Buydens (RMCA)

Layout: Marie Wynants (achttien.eu)

ISBN: 978-9-4926-6975-9
Legal Deposit: D/2021/0254/04

© Royal Museum for Central Africa, 2021
13, Leuvensesteenweg
3080 Tervuren, Belgium

www.africamuseum.be

Published online:
https://www.africamuseum.be/en/research/discover/publications/open-access

®)

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License

(http://creativecommons.org/licenses/by/3.0/)

Printed copies are available at the AfricaShop (Tervuren) and at the Publications Service,
Royal Museum for Central Africa.

Information about this publication:

Publications Service, Royal Museum for Central Africa,
13 Leuvensesteenweg, 3080 Tervuren (Belgium)
publications@africamuseum.be


http://achttien.eu
http://www.africamuseum.world
http://creativecommons.org/licenses/by/3.0/
mailto:publications@africamuseum.world

Contents / Sommaire

7 15 19

Introduction Opening speech Une méthode de

Colin Hendrickx and Guido Gryseels partage du passé

Koen Vlassenroot Jean-Frangois Bayart
29 35 43
L'UNESCO et la questiondu Partager le passé et I’avenir: L’Europe : un long passé devant
retour et de la restitution des renforcer les liens entre nous, ou bien un futur sans
biens culturels I’Afrique et I’'Europe cesse renouvelé?
Lazare Eloundou Assomo Abdoul Latif Coulibaly Margarida Calafate Ribeiro



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

% W K

51 55 67
Aux sources du Accessing archives - Accessing archives -
nationalisme congolais Belgium Shared responsibilities
Bob Kabamba Karel Velle Ellen Ndeshi Namhila
81 93 107
Congo history - CONTESTATIONS How to strengthen African
Congo protest POLITIQUES EN RDC scholarly expertise
Herbert F. Weiss Hier, c’était le Blanc qui me Georges Nzongola-Ntalaja

faisait peur, aujourd’hui,
c’est le président
Jean Omasombo Tshonda

113 119 125
L’artivisme comme pouvoir Renforcer le lien entre La gestion du patrimoine
de création et de résilience I’Afrique et I'Europe africain en Europe
Gia Abrassart Ganza Buroko Hamady Bocoum



Contents/Sommaire

129 137 143
Dealing with claims for Introductory remarks Connecting societies and
Nazi-looted art and to the panel exploring sustainable forms of
colonial objects The Hon. Alexander De Croo (cooperative) development
Jos van Beurden Bogdan Vanden Berghe
149 155 163
L’avenir empoisonné des Refashioning futures: Coopération:
relations Afrique-Europe renewing Africa-Europe oser le nécessaire équilibre
Fred Bauma engagement Smockey Bombara

Yusuf Serunkuma Kajura

167 173
Partager le passé, Retranscription de I’allocution
connexion dans le futur du ministre Didier Reynders en
Raconteuse d’histoires cloture de la conférence
An Ansoms



Introduction

Colin Hendrickx and Koen Vlassenroot

African-European connections today are at a crossroads, caused by several
interlinked developments. A first and prominent example is the increasingly
amplified call for the restitution of African cultural objects, oftentimes acquired
by European museums during colonial times under diverse circumstances
ranging from legitimate purchase to outright looting. On

28 November 2017, to an audience of Burkinabe students  We are us
at the Université Ouaga 1 Professeur Ki-Zerbo, French of then
president Emmanuel Macron declared' that African reflect to
cultural h‘entage should not only be showcased 1n' Pé.ll’ls, revise c in g
but also in Dakar, Lagos, and Cotonou. In a similar o f the '
vein, he expressed his wish that conditions be met for P

strengt ure

temporary or definitive restitution of African cultural .
heritage to Africa within five years. The president African-
followed up on his declaration by commissioning a  COnnec
report on the restitution of African cultural heritage,

which was submitted by authors Felwine Sarr and Bénédicte Savoy on
23 November 2018. Although some observers expressed their discontent at
the slow implementation of its provisions, the report irreversibly legitimised
pressing calls for restitution against long-standing opposition.

Another momentous and unfolding development in the relations between
both continents is given voice by the decolonisation movement in academia and
society. Names of streets and buildings reminding passers-by of controversial
colonials are called into question, with voices demanding increased attention

1 https://www.lemonde.fr/afrique/article/2017/11/29/le-discours-de-ouagadougou-d-emmanuel-
macron_5222245_3212.html


https://www.lemonde.fr/afrique/article/2017/11/29/le-discours-de-ouagadougou-d-emmanuel-macron_5222245_3212.html
https://www.lemonde.fr/afrique/article/2017/11/29/le-discours-de-ouagadougou-d-emmanuel-macron_5222245_3212.html

Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

to African heroes of colonial resistance in the public sphere gaining momentum.
Statues including the ones of Leopold II in Brussels, Cecil Rhodes at the
University of Cape Town, and many others, are increasingly experienced as
covering a violent history of colonial violence and white supremacy. And finally,
movements such as Black Lives Matter in Europe have pointed at the direct
connection between colonialism and racism. Not only did thousands of people
rally in the streets of Brussels, London or Paris to express their support for the
protests following the killing by policemen of George Floyd in Minneapolis in
May 2020, but also to confront systemic forms of racism at home.

Conscious of the need to reflect on how to revise our reading of the past
and strengthen future African-European connections , the Royal Museum
for Central Africa and Egmont-Royal Institute for International Relations
organised a conference titled ‘Sharing Past and Future: Strengthening African-
European Connections’. Over 50 international speakers shared their thoughts,
critiques and views during a three-day conference held at the Royal Museum
for Central Africa and the Royal Library of Belgium in Brussels from 17 to
19 September 2018. Held prior to the reopening of the AfricaMuseum (after
a five-year reorientation and renovation period), the conference offered a
forum for African and European academics, activists, artists, politicians and
other stakeholders to critically reflect on how Africans and Europeans could
cooperate in a shared and sustainable way in the future. In his introduction
to the conference, Guido Gryseels, Director General of the AfricaMuseum,
emphasised that today, ‘we take distance from colonialism as a system of
governance as it is a system which is based on military occupation, exploitation
and imposition of white superiority, even racism. We distinguish colonialism
as a system from the valuable contributions of individuals who often worked in
the colony with great idealism and devotion. We try to decolonise the museum,
but not only by providing a much more critical view of the colonial past, but
more in general how we look, deal and work with Africa.

Attitudes towards the relations between Africa and Europe from the
past, present, and future do not necessarily correspond to one another and
today are the subject of an oft-heated debate both in Europe and Africa. The
starting point of the conference was the acknowledgement of a shared past
and (the need for a) deep-seated mutual respect. The increased attention to
decolonisation of the minds, of academia, of the public sphere, has resulted
in some epistemological confusion. Through dialogue and the provision of
sometimes opposed viewpoints on these themes, the conference tried to flesh
out the various components of the decolonisation debate and avoid the pitfall
of oversimplification. In his intervention, David Van Reybrouck advocated
thinking beyond Western exceptionalism and the often emotional tone of the
debate. As he argued, there is a need to zoom out of binary schemes, both in



Colin Hendrickx and Koen Vlassenroot | Introduction

the past and in the present, in order to go beyond a one-dimensional narrative
of ‘good’ versus ‘evil’.

Politics of memory, as well as politics of forgetting, are pervasive in current
thinking about African-European connections. The shared past begs the
question of the desirability of emotions in the debate of future connections.
But how then, should the colonial past be publicly memorialized and what is
needed to process some of its still-controversial parts? Should we, as Smockey
argued, gain the courage to divorce the imbalanced Afro-European couple in
order to reconstruct a whole new relationship, based on a more equal footing,
or should we revise our language from ‘decolonisation’ to ‘refashioning futures’,
as Yusuf Serunkuma noted?

* k%

The conference wanted to facilitate a dialogue around a number of critical
issues at stake today. Interventions and contributions to the conference
centered around three main themes: the shared African-European past, African
heritage in Europe and the future of African-European relations. The over 200
participants looked at how relations between African and European societies
can be reinforced; how new modes of cooperation can offer possibilities for
a sustainable development and provide an answer to

new (global) challenges; how an enhanced unlocking The con I
of historical archives could lead to a memory which,no ~ Wan ted tate
matter how far away or how painful, keeps on being  d dialog nd
shared with one another, but also how history could o humbe ical
be written from different perspectives and on a more  jssues a foday,
equal footing; how the involvement from contemporary  |pterven d
artists could give a new meaning to an interlinked contribu ) the
view on past and future; if a.nd how African herltage. in con fe rei tered
Europe should be managed in a shared way; and which ,

. . . around t Nin
role African diasporas could take as connecting actors
between Africa and Europe. the.m es: red

Taking into account that every historical era is African- in past,

subject to interpretation and reinterpretation, and Afr ican | 2 in
no perspective is a neutral one, the conference dealt Europe c future
with the different strategies of memorialization of the of Africa nean

colonial past without necessarily seeking to redefine  relgtion:

the past itself. Margarida Ribeiro, Senior Researcher

at the Centro de Estudos Sociais (University of Coimbra); Pascal Blanchard
of the Groupe de Recherche ACHAC and Researcher LCP (CNRS, Irisso, Paris-
Dauphine); and Andrew Mwenda of The Independent looked at different ways



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

of representing the colonial past and reminded us about the controversy of
memory as well as the continuing legacy of colonialism in current affairs.
Independent journalist and decolonial cultural activist Gia Abrassart shared
her views on ‘memorialisation’ through the example of the Lumumba Square
inauguration in Brussels. For Abrassart, multiculturality is still a value in
the making, forcing her to examine the norm-creators of the art market and
their duty to think about their own position. Jean-Francois Bayart, professor
at The Graduate Institute of International and Development Studies in Geneva
and Yves Oltramare Chairholder, highlighted the public politics of memory,
the formation of memory, a political critique on memory including subaltern
memory, and, finally, a reminder of the tasks of present times. And Jean
Omasombo Tshonda, political scientist at the AfricaMuseum, and Herbert
Weiss, Emeritus Professor of Political Science at City University of New
York, reminded us about the long history of contestation in Congo against
colonial rule.

The writing of history, however, will always remain problematic without a
decolonisation of authorship and knowledge. Author and professor of African
and Global Studies at the University of North Carolina at Chapel Hill, Georges
Nzongola-Ntalaja introduced a plan to strengthen African academic expertise.
In order to reverse the hegemonic discourse of African Eurocentric studies
in favour of African initiatives, he argued, it is crucial to give importance to
basic research and to decolonise knowledge, and not to replace European
dogmas with African dogmas. Adding to this call, David Mwambari, previously
postdoctoral fellow at the Conflict Research Group of Ghent University and
now Lecturer at King’s College, mapped out the dominant voices as well as
newly emerging voices in African scholarship and recommended a number of
strategies that can strengthen weak voices in African scholarship. Similarly,
a more prominent voice should be given to African and diaspora artists, who
despite their increased international visibility are all too often particularly
considered ‘different’ or ‘exotic’. Photographer Sammy Baloji, documentary
film director Daniel Cattier and Ganza Buroko, the Head of Office of the Goma-
based Yolé! Africa, shared their views on how the art of current artists deals
with the memorialisation and representation of connections between Africa
and Europe, and how it can be re-situated in their own spaces and contexts in
order to ‘decolonise’ it and move beyond the dominant stigma of ‘otherness’.

A second major theme of the conference was how to manage African
heritage in Europe and Africa. Its specific place in the public space as well
as its diversity, ranging from artistic heritage to archives and accumulated
knowledge resulting from the colonial context, has provoked an intense debate
on how to deal with it. As the interventions of Abdou Latif Coulibaly, Minister
of Culture of Senegal; Hamady Bocoum, Director of the Musée des Civilisations

10



Colin Hendrickx and Koen Vlassenroot | Introduction

noires in Dakar; Lazare Eloundou Assomo, Deputy Director of the Heritage
Division of UNESCO; Ambassador Robert Masozera, Director General of the
Institute of National Museums of Rwanda; Wayne Modest, the Head of the
Research Centre for Material Culture at National Museum of World Cultures;
and lawyer Yves-Bernard Debie remind us, the issue of restitution, as well as
its modalities, remain part of a heated debate. Existing controversies about
ownership, destiny and preservation, the challenges of conservation, all inform
the discussion on the approaches to and modalities of restitution of African
cultural heritage located in Europe. Looking at the differences and similarities
between Nazi-confiscated art and colonial cultural objects, Jos van Beurden,
affiliated researcher at the University of Amsterdam, proposes an alteration
of the 1998 Washington Conference Principles on Nazi-Looted Art, a soft law
instrument for dealing with such art pieces, to be suitable for objects of cultural
or historical importance, taken without just compensation or involuntarily lost
in the European colonial era. At the same time, Karel Velle, Director General
of the Belgian State Archives and Archives in the Provinces, and Ellen Ndeshi
Nambhila, Pro Vice-Rector at the University of Namibia, reminded us of the
importance of shared archival reserves, the need to enhance their accessibility
both in Africa and Europe, and how ‘the digital turn’ has altered ways of doing
research and is providing new opportunities for conservation, consultation
and sharing.

The conference had the clear ambition to provide new impetus to the
ways of thinking about the future of relations between Africa and Europe and
how African and European societies can (re-)connect on the basis of mutual
respect and sustainable forms of (cooperative) development and partnership.
Alexander De Croo, then Deputy Prime Minister and Minister of Development
Cooperation, Digital Agenda, Telecom, and Postal Services of Belgium; Bogdan
Vanden Berghe, the then General Director of 11.11.11; Koen Doens, the Deputy
Director General of the Directorate-General International Cooperation and
Development Cooperation (DEVCO) of the European Commission; Louise
O. Fresco, President of the Wageningen University & Research Executive
Board; Katharina Vogeli, now expert at CatImpact Sarl (Catalysts for Impact);
and Paul-Simon Handy, Head of the Conflict Prevention and Risk Analysis
Division of Institute for Security Studies, critically scrutinised existing forms
of cooperation and partnerships. All these intervenors have made a number
of suggestions on how new partnership models can reinforce development
cooperation and how new actors can contribute to a thorough rethinking of
sustainable development. Katharina Vogeli supported the idea to go beyond a
state-centred and structural approach in global cooperation and to integrate
individual needs in a strategy aiming to achieve sustainable peace and
development at every level of society. Bogdan Vanden Berghe stressed that

11



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

Europe, as the largest provider of official development aid, should not just be
a payer, but also a player in tackling the underlying structural imbalances in
power that create injustice in Euro-African relations.

Similarly, the role of diaspora in rethinking African-European connections
should not be ignored. Bambi Ceuppens, anthropologist at the Department of
Cultural Anthropology and History of the AfricaMuseum; Bruno Schoumaker,
professor at Catholic University of Louvain (UCL); Joanne Hyppolite, curator at
the Smithsonian Institution of National Museum of African American History
and Culture; and Ken Ndiaye, anthropologist and businessman, wanted to
give more public visibility to the contribution of Africa’s diaspora to European
societies and pointed at the precarious socio-economic position of African
diasporas in Belgium. Taking stock of diasporas’ position of ‘in-betweenness’,
the intervenors examined their specific political, social, and cultural claims
and challenges and reflected on the role diasporas can play in connecting
African and European societies and in fostering development.

How should and can African and European societies be connected, how
can these connections be achieved and be strengthened, and how should the
shared past be memorialized and represented? Fred Bauma of Lucha; Yusuf
Serunkuma Kajura, PhD graduate fellow at the Makerere Institute of Social
Research (MISR); Smockey Bambara, founder of Le Balai Citoyen; An Ansoms,
professor at the Catholic University of Louvain (UCL); and Didier Reynders, then
Deputy Prime Minister and Minister of Foreign Affairs and European Affairs of
Belgium, looked into options, ideas, challenges and opportunities. For them,
there is an urgent need to question dominant perspectives and well-established
ideas on African-European connections and relations. Smockey listed a number
of propositions for a reinforcement of African-European connections, including
the revision of visa policies for Africans, and gave Africans the advice to
summon up the courage to recognise that they are alienated, and to pronounce
a real break of relations in order to improve relations between Europe and
Africa. Yusuf Serunkuma looked beyond the decolonisation concept and
introduced the notion of ‘refashioning futures’ as a starting point. An Ansoms
argued for a genuine decolonisation of science by giving space for alternative
voices without trying to push them in the academic ‘business as usual’ and
reminded the academic world of their responsibility to bring about change.

* k%

Many of the voices, critiques, statements and ideas expressed during the three-
day conference are brought together in this collection of essays. Some of the
intervenors have not drafted a text and are not represented in this collection.
One of them has been published before our publication: the text by K. Vogeli

12



Colin Hendrickx and Koen Vlassenroot | Introduction

(https://www.catimpact.org/the-key-to-ensure-sustainable-development/).
Nevertheless, we are convinced that this collection will further stimulate the
ongoing debate. The eclectic nature of the contributions in this volume shows
that prominent voices agree to disagree about the modalities of restitution, the
politics of memory, the legacy of colonialism, and the nature of future African-
European connections. While there are no clear-cut answers or solutions to the
challenges identified and reconfirmed during the conference, each contribution
should be considered an invitation and stimulus to scrutinise existing African-
European connections critically, and contribute to a true decolonisation and
redrafting of these connections on the basis of equity, respect and solidarity.

13


https://www.catimpact.org/the-key-to-ensure-sustainable-development/

Opening speech

Guido Gryseels?

Welcome to our opening session of the conference ‘Sharing past and future:
strengthening African-European connections’, organized by the AfricaMuseum

and the Egmont Institute.

Welcome also to the AfricaMuseum and its new entrance pavilion.

The RMCA was established in 1898, 120 years ago,
as the Musée du Congo. For 62 years, it served as a
colonial institute and was supporting colonial activities
through scientific research, and our museum served as
a propaganda instrument in Belgium for colonialism
during that period.

Today, the RMCA is a federal scientific institute
and a museum and serves as the most important
reference institute in the world on Central Africa. We
have 250 staff members of which 8o are scientists, large
ethnographic and zoological collections and more than
4 km of archives, we have collaborative programmes
in more than 20 African countries and every year we
contribute to the training of 130 African scientists.

Today, \
ourselv
colonia
as a sys
governc
itis as)
which i
militar
exploitc
imposit
superic
evenra

ince

lon
ation,

vhite
d

While our research activities are of international standards and we often
had pioneering temporary exhibitions, our permanent exhibition did not
change since the fifties so for over 60 years, and we still provided the view of
Belgium on its colony from before the decolonization in 1960.

1 Director General, Royal Museum for Central Africa.

15



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

So, about 16 years ago we engaged in a major renovation process, involving
a profound cultural and spiritual change of our museum. The most important
aspect was to develop a new permanent exhibition about contemporary
Africa based on important themes for sustainable development and to provide
a new narrative on the colonial period. Today, we distance ourselves from
colonialism as a system of governance as it is a system which is based on
military occupation, exploitation and imposition of white superiority and
even racism. We distinguish colonialism as a system of governance from the
valuable contributions of individuals who often worked in the colony with
great idealism and devotion. We try to decolonize the museum, but not only by
providing a much more critical view of the colonial past, but more in general
by how we look, deal and work with Africa and its diaspora.

The renewal of our permanent exhibition has been a long and difficult process
in which many choices had to be made. The AfricaMuseum wants to serve as
a forum for debate and discussions not only on the colonial past but also on
contemporary issues. We also took the opportunity of this renovation to renew
our infrastructure. We doubled our public spaces, ensured full accessibility
for the disabled, introduced contemporary art, and made major use of new
technologies and of audiovisual materials. In fact, the

ing the construction and building renovation works were the
ice, we easy bit. The renewal of the content of the permanent

war vethe  oxhibition was far more difficult and challenging.
comg 7fb0th Our museum closed its doors at the end of 2013,
the sp ind the 5 years ago. The construction works are finished and we
part of this are currently installing the new permanent exhibition.
confe s being  The museum will officially reopen on 8 December 2018.
50% A hd 50% In recent months, the debate of the colonial past
] where. has been in full swing in many European countries and

President Macron added another layer with the issue
of the cultural heritage of Africa that is housed in European museums. We
have participated actively in this debate. The AfricaMuseum together with its
partner, the Egmont Institute, wanted to stimulate that debate by organizing
an international conference on many of the major issues under discussion.
Issues such as restitution, development cooperation, diaspora, archives, and
contemporary arts will all play a major role in the conference.

In planning the conference, we wanted to have the composition of both the
speakers and the participants of this conference as being 50% African and 50%
from elsewhere. We largely achieved that goal.

16



Guido Gryseels | Opening speech

Finally, I would like to thank our sponsors for this conference, the Ministers
of Development Cooperation, Foreign Affairs, Science Policy and the King
Baudouin Foundation. I also would like to thank the Director General of the
Egmont Institute, the co-organizer of this conference, Ambassador Johan
Verbeke, Bruno Verbergt, the Operational Director for Public Services of the
AfricaMuseum for his support in organizing the conference, Colin Hendrickx
and the staff of RMCA and Egmont for the logistical organization, and
Jean-Christophe Hoste, Philippe Lamair, Kristien Opstaele and Marie-Pascale
Le Grelle for taking charge of the press and communication aspects of
this conference.

17



Une méthode de partage du passé*

Jean-Francois Bayart?

Le débat mémoriel entre ’Afrique et ’Europe est vif, car il est hanté par

I'iniquité de 'occupation coloniale de 'une par I’autre, et compliqué par le

traumatisme de la traite esclavagiste, en méme temps
qu’il recouvre le passage d’'un monde de lignages et
souvent d’empires, coloniaux et précoloniaux, a un
monde d’Etats-nations.

D’oul 'importance de la méthode, si nous voulons
sortir du jeu de roles polémique entre anciens colonisés
et anciens colonisateurs. D’autant plus que chacune de
ces deux catégories génériques est différenciée : tous

les Africains n’ont pas le méme passé colonial, et I’Afrique est plus que jamais

Tous les
paslem
colonial
Europée
le méme
passé c

sn’ont
ssé
ous les
t pas
tau

sortie de son enveloppe continentale, dans les Amériques mais aussi en Europe,

et de plus en plus en Asie, sur un mode diasporique ; et tous les Européens n’ont

pas le méme rapport au passé colonial.
Je souhaiterais soulever cing points.

1 Ce texte a repris et poursuivi une réflexion que l'auteur a entamée dans un texte antérieur sur
son blog chez Mediapart. A retrouver sous https://blogs.mediapart.fr/jean-francois-bayart/

blog/130716/une-critique-politique-de-la-memoire-lecons-d-afrique-et-d-ailleurs

Hautes Etudes internationales et du Développement, Genéve.

19

Professeur en anthropologie et sociologie, et titulaire de la chaire Yves Oltramare, Institut des


https://blogs.mediapart.fr/jean-francois-bayart/blog/130716/une-critique-politique-de-la-memoire-lecons-d-afrique-et-d-ailleurs
https://blogs.mediapart.fr/jean-francois-bayart/blog/130716/une-critique-politique-de-la-memoire-lecons-d-afrique-et-d-ailleurs

Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

1. Redécouvrir Bergson

Le détour par Bergson n’est pas si tortueux ou académique que cela.
Bergson a été ’un des philosophes les plus en vue de son époque, et nombre
d’intellectuels africains I’ont lu. Souleymane Bachir Diagne, dans son Bergson
postcolonial, rappelle que Senghor était bergsonien, tout comme d’ailleurs
Igbal, en Inde, bien au-dela de ’empire colonial francais.

Bergson oppose la durée, celle de la vie et de son « évolution créatrice »,
de son « hétérogénéité pure », au temps, un « concept batard » qui
introduit I'idée d’espace dans le domaine de la conscience pure, renvoie a
I’appréhension quantitative du réel, a ’homogénéité, a la linéarité, et que
retient ’historicisme :

a) conception linéaire du temps : la mission civilisatrice, le développement,
I'intégration nationale, ’émergence, etc. L’'Histoire aurait un sens, si possible
progressiste. Ainsi posée, la mémoire devient elle-méme linéaire, sans
nécessairement correspondre aux conceptions du temps qui prévalent dans
certaines sociétés africaines ;

b) idée de périodisation : précolonial, colonial, postcolonial.

En revanche, chez Bergson, la « durée pure » ou « durée réelle » signifie, a
la fois, « continuité indivisée et création ». Tel est I’objet méme de la sociologie
historique, confrontée a 'imbrication insoluble des lignes de discontinuité et
de continuité, a ce que Michel de Certeau nommait le « feuilletage du temps ».

Mais, chez Bergson, la durée n’est pas un facteur objectif et général. Elle
est un acte, propre a chacun. A I’échelle d’une société, elle est une élaboration
plurielle, contradictoire, relevant de son rapport énonciatif au passé. Elle
constitue un régime complexe de conscience politique.

Il s’ensuit des guerres ou des guérillas mémorielles. Exemple de la
toponymie dans les villes africaines.

Aussi la mémoire n’est-elle pas un simple appendice de I'historicité. Elle
en est le ressort, dans la mesure ol « conscience signifie d’abord mémoire »,
c’est-a-dire « conservation et accumulation du passé dans le présent », et
simultanément « anticipation de ’avenir » : « [...] la conscience est un trait
d’union entre ce qui a été et ce qui sera, un pont jeté entre le passé et ’avenir ».

Or, la mémoire, en tant que « continuité indivisée » et force de « création »,
renvoie non pas a des « essences » — la tradition, une culture, un imaginaire
national, par exemple —, mais a des « événements » disparates (Deleuze).
Dans son rapport a 'oubli, elle est « institution imaginaire de la société » : elle
contribue a instituer la domination, I’hégémonie en forgeant un Grand Récit
par exaltation de fragments de 1’Histoire, et refoulement d’autres de ses pans.

Encore faut-il préciser que I’hégémonie, la domination se forment, « se
créent » de maniére conflictuelle, au gré de luttes sociales, « par le bas » en

20



Jean-Frangois Bayart | Une méthode de partage du passé

quelque sorte, autant que par le biais de politiques publiques. Elles reposent
aussi sur une hétérogénéité d’espaces-temps dont la diversité des terroirs
historiques, au sein d’une société, est I'une des expressions. Autrement dit, ce
que nous nommons la mémoire n’entretient pas un rapport univoque de type
mécanique avec le pouvoir et ne revét guére de cohérence a I’échelle d’une
société. C’est bel et bien cette complexité énonciative qu’il nous faut saisir si
nous voulons reconsidérer le passé commun a ’Afrique et a ’'Europe.

2. Les politiques publiques de la mémoire

Faut-il le souligner en ce lieu, Tervuren ? Il va sans dire que chaque Etat
promeut une histoire officielle, nationale, édifiante, dont Prasenjit Duara nous
rappelle qu’il faut en sauvegarder la discipline historique. Mais nous savons
aussi, depuis Renan, que derriére la positivité de ce Grand Récit, comme en
creux, « I’oubli, et je dirai méme 1’erreur historique, sont un facteur essentiel
de la création d’une nation ».

Cet oubli, cette erreur, les pouvoirs publics les mettent en ceuvre de
maniére plus ou moins délibérée et systématique, dans leur discours, et par
le biais de I’enseignement, des médias, de ’archéologie, de I'urbanisme, de
I’'aménagement du territoire, de la création culturelle

officielle, voire de mesures d’ordre économique Cetoubl rreur,
ou fiscal. les pouv lics
Les politiques publiques de ’oubli peuvent consister les mett suvre
en un negatlon\nls‘me pur et simplé, a I'image d‘e (felul de mani ou
de I’Etat turc a I’égard du génocide des Arméniens, .
s s . moins d_
en 1915-1916, ou de I’Etat indonésien quant au grand : 1
massacre des communistes, en 1965-1966. Elles sont etsyste !
susceptibles d’effacer les traces matérielles du passé, en dans leu IS,
les détruisant de maniére ostensible, a I'instar de Daech, €t par le
ou sous couvert de construction de grands barrages  I’enseig
et de modernisation urbaine, comme en Turquie ou  des méc
en Arabie saoudite. Plus sourdement, il peut s’agir ’qrchéo )
d’un simple refoulement d’Etat (ou de société). L'ont Purbanis
pratiqué la France a propos de Vichy et des guerres PPaména L
coloniales, a commencer par celle d’Algérie ; mais ;
e . . , du territ la
aussi ’Autriche, se disant « victime » de ’Anschluss ; ou .
o o . créatior lle
encore les mouvements nationalistes africains, au sujet .
de l’esclavagisme interne aux sociétés du continent, OfflCl elle le
éclipsé par la vigueur de la dénonciation de la traite =~ MeSUres
transatlantique et de ses seuls acteurs européens. econom flscal.

21



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

Sur un mode trés différent, I’'oubli est assumé, proclamé comme contrat
social, selon le modéle paradigmatique de I’'Edit de Nantes, en 1598 — « que
la mémoire de toutes choses passées d’une part et d’autre, depuis le
commencement du mois de mars 1585 jusqu’a notre avénement a la couronne
et durant les autres troubles précédents et a leur occasion, demeurera éteinte
et assoupie [...] » —, un modéle qu’ont repris mutatis mutandis les « transitions
pactées » en Espagne, en Amérique latine, en République sud-africaine, parfois
sous I’égide de commissions Justice (ou Vérité) et Réconciliation.

Plus subtiles sont les politiques publiques de 1’oubli sous la forme du
ressassement discursif et commémoratif dont les gouvernements d’Algérie,
d’Israél, du Rwanda - entre autres — sont spécialistes, un ressassement
normatif trop sélectif, univoque et, parfois, indécent pour ne pas laisser dans
I’'ombre des pans entiers de la réalité historique.

Enfin, la reconnaissance solennelle du passé par I’Etat, aussi courageuse
qu’elle soit, n’est jamais exhaustive. En République fédérale allemande, la
dénonciation des atrocités du national-socialisme et I’acceptation de la
responsabilité du pays se sont traduites par le paiement de réparations,
notamment aux juifs et a ’Etat d’Israél, mais ont tu nombre de compromissions,
voire de complicités, dont s’étaient rendus coupables des responsables
politiques, administratifs ou économiques, ou encore des artistes et des
écrivains, poursuivant leur carriére au sein du nouveau régime démocratique.
La reconnaissance, le repentir opérent alors comme I’encre du calamar : ils
protégent certains intéréts, certaines personnes. Tel peut étre le sens (ou leffet
collatéral) de la reconnaissance, généralement trés tardive, des crimes de la
colonisation, par exemple par la France.

Ces politiques publiques de I'oubli, dans leur diversité, sont dialogiques.
D’une part, elles se référent, positivement ou en creux, a un passé plus ou
moins reconstruit et distordu dont différentes parties de la population
portent la mémoire plurielle, dans la revendication, la douleur, la honte ou
le secret. D’autre part, et surtout, les politiques publiques de la mémoire et
de l'oubli forment une combinatoire avec d’autres mémoires, divergentes ou
contradictoires, et participent de la logique des « ennemis complémentaires »
dont les couples maudits de la Turquie et de ’Arménie, d’Israél et de la Palestine,
ou de la France et de I’Algérie, sont des parangons. Je laisse aux Belges et aux
Congolais, Rwandais, Burundais le soin de dire si leurs relations mémorielles
participent de cette observation.

22



Jean-Frangois Bayart | Une méthode de partage du passé

3.La formation de la mémoire

Néanmoins, la « construction » des politiques publiques du passé, déja
complexes et diverses, compose avec leur « formation » a I'initiative de
I’ensemble des acteurs sociaux, et non seulement des élites gouvernementales

(John Lonsdale, Bruce Berman).

Harald Welzer, Sabine Moller et Karoline Tschuggnall ont bien mis
en lumiére la tension entre la mémoire publique et la mémoire sociale en
Allemagne. La reconnaissance publique de la responsabilité du pays dans les
horreurs du national-socialisme, et sa transmission dans I’enseignement, vont
de pair avec un récit familial qui tend a éluder I'implication des ascendants
dans ces faits et a démontrer que « Grand-pére n’était pas un nazi ».

La mémoire historique, dans la plupart des pays africains, est pareillement
tributaire d’une historiographie, savante ou vulgaire, en langue francaise,

anglaise ou portugaise, qui n’intégre pas forcément
les récits familiaux, lignagers et vernaculaires de la
nation, et en particulier de la lutte anticoloniale (ou de
la collaboration avec les autorités coloniales), dans la
profondeur des terroirs historiques.

Or, la « formation » de la mémoire sociale se
présente souvent comme un retour, plus ou moins
douloureux, du refoulé.

En 2001, les inondations de la vallée de la Somme
ont provoqué une rumeur folle a Abbeville, selon
laquelle le Gouvernement avait détourné les eaux de
la Seine pour préserver la capitale d’'une grande crue

— allégation factuellement invraisemblable, mais dans
laquelle les historiens discernérent une remontée du
traumatisme de la terrible et vaine bataille de 1916 et
de la ranceeur anti-parisienne des Picards a la suite
de I'ampleur des destructions, de la suspicion dans
laquelle furent tenus les réfugiés, traités de « Boches
du Nord », et de I'insuffisance ou de I'inadéquation
de l'aide de I’Etat a la reconstruction, voire de la
catastrophe du bombardement d’Abbeville, en mai
1940, qui rasa la cité et fit 2500 victimes. De 1a méme
maniére, Benjamin Stora impute la progression

La mémc
dansla
pays afr
pareiller
d’une hi:
savante

en langt
anglaise
quin’int
forcéme
familiau
et vernac
de la nat
particul

anticolo
collabore
autorité

danslay
terroirs

orique,
des

st
butaire
raphie,
aire,
aise,
‘ugaise,
s

cits
gers

>

2N

lutte
udela
vec les
ales),
eurdes
ues.

électorale du Front national, en France, a un tel « transfert de mémoire », en
P'occurrence de la guerre d’Algérie, dans la société francaise qu’ont bouleversée,
dans tous les sens du terme, la participation du contingent, confronté dans la
jeunesse de I’age a un conflit cruel, la perte de « départements » du territoire

23



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

national, et ’Exode des Pieds Noirs — mais sans que ces « événements », selon
I’euphémisme de rigueur, soient reconnus pour ce qu’ils ont été : une guerre, 6
combien sale, et assignée au silence.

La mort mystérieuse de 2000 villageois, en contrebas du lac volcanique
de Nyos, dans le nord-ouest — anglophone — du Cameroun, le 21 aofit 1986, a
ainsi donné lieu a de multiples interprétations, dont certaines ont véhiculé
la mémoire traumatique de ’occupation coloniale et de la « réunification »
asymétrique des deux Cameroun, en 1961 : le professeur d’anthropologie Paul
Nkwi a cru pouvoir attribuer la tragédie a un essai nucléaire francais. Les
vulcanologues en ont finalement identifié la cause : une émission massive de
C02, soit du fait d’'une éruption du volcan, soit par dégazage des eaux profondes
du lac - ils n’étaient pas d’accord entre eux —, mais vraisemblablement sans
que cela arréte la machine traumatique a rumeurs, dans le contexte dramatique
que connait la province du Nord-Ouest.

4. Pour une critique politique de la mémoire

Dans ce contexte a la fois passionnel et normatif, les sciences
sociales se doivent d’apporter un minimum de distanciation — le fameux
Verfremdungseffekt cher a Brecht, ’effet d’étrangeté — et de réintroduire le
point de vue de I’'histoire face aux émois de la mémoire. Ne serait-ce que pour
contribuer a I'indépendance de celle-ci par rapport a I’Etat, un combat qui
est loin d’étre gagné, aussi bien dans les régimes démocratiques que dans les
situations autoritaires.

Les sciences sociales doivent ainsi rester a I’écoute de mémoires subalternes,
recueillir la « vision des vaincus » (Nathan Wachtel), étre attentives aux
hétérochronies dont sont porteuses les hétérotopies comme « utopies situées, ces
lieux réels hors de tous les lieux » (Foucault). Et ce, d’autant plus que « la mémoire
des pauvres est moins nourrie que celle des riches », elle est « enténébrée »,
comme le disait Camus. Il est, dans les asiles, les hospices, les lieux de culte,
les prisons, les quartiers populaires ou les campagnes, dans les confréries
islamiques et les Eglises, dans la dimension aussi de la nuit et de I'invisible,
sinon des contre-mémoires, du moins des mémoires autres, fragmentaires,
mais constitutives de I’historicité d’une société et que doit prendre en compte la
Wirkliche Historie, le « sens historique » foucaldo-nietzschéen.

Que 'on me permette un petit souvenir familial. Mon pére racontait qu’il
avait rencontré, lors d’une enquéte sociale, vers 1946 ou 1947, une habitante de
la rue de la Roquette, a Paris, qui parlait de deux guerres, celle de 1939-1940 et
celle de 1944-1945, périodisation reposant sur les dates de mobilisation et de
démobilisation de son mari, sans s’embarrasser de I’occupation de la capitale
par les troupes allemandes ni de la déportation des juifs. Cette dame n’avait

24



Jean-Frangois Bayart | Une méthode de partage du passé

vu la Seine qu’une seule fois dans sa vie : lorsque le fleuve était venu la visiter
chez elle, en 1910. Entre catastrophe naturelle et guerre, entre défaite et victoire,
elle avait une conception pour le moins personnelle de I’'Histoire. Mais est-il
juste, pour I'historien, de traiter de tels événements, d’une telle période, sans
intégrer a ses analyses les pratiques et les représentations de tout un chacun
et chacune, dont a souvent procédé I"'ambivalence politique inhérente a ces
moments et a leur perpétuation sous forme de souvenirs ? Au fond, dans le
malaise de la société francaise face a Vichy, n’y aurait-il pas, outre la honte
de la collaboration et de la débacle, une certaine lucidité sociale quant a la
complexité des faits ?

La restitution de la mémoire hétérochronique, voire hétérotopique, est
nécessaire a la compréhension des situations extrémes que simplifie la mémoire
officielle, ou nationale, ou sociale, bref la mémoire dominante et bavarde. Par
ses effets pervers, ’hypertrophie de cette derniére est toujours susceptible de
dégénérer en « fausse reconnaissance », en « souvenir du présent », en tant
que « véritable hallucination de la mémoire », provoquant « une sensation
d’“inévitabilité” » (Bergson). Pierre Janet parlait, a propos de ces sentiments de
«déja vu », d’'un « sentiment de ’'absence du présent », d’'une « anomalie de la
perception » plutdt que de la mémoire, d’un « présent mal fait », d’une « espéce
de perception rétroactive », d’une « perception du présent comme passé ». La
mémoire du génocide des Arméniens, celles du Grand Dérangement de 1755-
1762 chez les Acadiens, des « dragonnades » chez les Huguenots cévenols ou
de la répression des Chouans chez les Vendéens, de ’échec de la Grande Idée,
en 1922, chez les Grecs, de la frustration du Grand Projet, chez les Serbes, ou
de la Nakba de 1948, chez les Palestiniens, de 'occupation allemande pendant
la Premiére Guerre mondiale chez les Belges sont de cette encre.

Mais aussi celles de I’esclavage et de la colonisation chez les Africains,
les Afro-Américains et les tenants des « études postcoloniales », selon
d’ailleurs des registres trés différents d’une catégorie a I’autre. Il est plausible
que l'expérience de la traite continue de hanter 'imaginaire social du sous-
continent, dont la dimension de I’invisible, certaines formes de sorcellerie,
I’hexis de la danse, des mobilisations religieuses sont riches d’« indices », de
« traces », au sens ou I'entend Carlo Guinzburg.

Les études postcoloniales ont le mérite de nous rappeler que le passé
colonial est toujours en nous, aussi bien en Afrique qu’en Europe. Mais la
prédestination coloniale qu’elles postulent, sorte de calvinisme tropical, est
un « souvenir du présent », c’est-a-dire une « espéce de perception rétroactive »,
une « perception du présent comme passé » qui est une « anomalie de la
perception », une hypertrophie de la mémoire.

Sur un plan scientifique, le Grand Absent des études postcoloniales est
décidément Bergson, dont la lecture leur aurait permis d’éviter un certain

25



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

nombre d’apories dans lesquelles elles se sont fourvoyées. On pourrait plus
facilement suivre cette école si elle concevait la mémoire du moment colonial
dans les termes d’une « continuité indivisée » et d’'une « compénétration » des
états de conscience historique, relevant d’une logique énonciative, selon un
principe de dispersion. Admissible, sans doute inévitable, comme fait social, la
« fausse reconnaissance » ne I’est plus quand elle est transposée et consignée
dans les termes des sciences sociales, car elle conduit a I’historicisme en
évacuant la part de la contingence et de la « création ».

Lerreur de méthode des études postcoloniales est en effet de réifier,
d’essentialiser le fait colonial en ayant de celui-ci une appréhension
anhistorique. La colonisation n’a pas été une « essence », mais un
« événement » qu’ont constitué la force (Macht) et la surexploitation capitaliste

— l’accumulation primitive de capital, a la pointe de la chicotte —, mais aussi
la domination (Herrschaft) avec ce qu’elle a comporté

L’erre sthode  de transactions hégémoniques, de consentement, de

études  collaboration, en méme temps que de coercition.
po: les est Je voudrais ici saluer le livre formidable de Céline
er  ré iﬁ er, Labrune-Badiane et Etienne Smith que j’ai eu ’honneur
taliser d’accueillir dans ma collection, chez Karthala : Les
, Hussards noirs de la colonie. Instituteurs africains et
le nial en « petites patries » en AOF (1919-1960), et I'interface

a elui-ci

) numérique que les auteurs ont construite pour mettre

une €Nnsion  en ligne biographies et archives : on y lit la production

orique.  d’une mémoire sociale des sociétés ouest-africaines et

de leur moment colonial, a ce point de rencontre entre

I'observation, sa consignation ethnographique et la censure administrative.

Une grande page de I'histoire du continent qui, parmi beaucoup d’autres,

montre comment nous pouvons ceuvrer ensemble pour instituer un régime de
vérité moins asymétrique de part et d’autre de la Méditerranée ou du Sahara.

Le fait colonial ne se réduit ni a la force ni a la domination. Il a également
consisté en un énorme travail d’appropriation de la part des Africains, une
appropriation au sens marxien du terme, c’est-a-dire de création, selon cette
logique d’extraversion, fiit-elle contrainte, sur laquelle j’ai beaucoup insisté
dans mes travaux.

Le fait colonial a aussi pris le visage de la lutte anticoloniale, qui a parfois
été partagée entre Blancs et Noirs.

Et plus précisément le visage de la lutte anticoloniale en ce qu’elle a été
une lutte de libération nationale, c’est-a-dire largement une reproduction du
fait colonial, de son hégémonie (Chatterjee) : le cadre territorial, I’épistémé
occidentale, la conception de I’Etat-nation capitaliste, bureaucratique et
territorialisé, la mise en écritures et en chiffres des sociétés africaines.

26



Jean-Frangois Bayart | Une méthode de partage du passé

Parvenu a ce point, peut-étre devons-nous nous situer par rapport au
dialogue entre Paul Ricoeur, grand philosophe de la mémoire, et Cornelius

Castoriadis, dans le cadre d’une émission de France

Culture, en 1985. Non pour prendre parti, ce qui serait L€ fait cc 1aussi
présomptueux. Mais pour souligner combien leur pris levi  la
divergence, et le point de convergence qu’ils finissent  [utte ant le, qui
par dégager entre eux, ont trait a notre probléme. ¢ parfois rtagée
Fidéle a un raisonnement herméneutique, Ricoeur  antre B/ Noirs.

récuse I'idée de toute « création » sociale, politique ou
culturelle radicale, et parle de « configurations » entre le passé et le présent,
ou de « rétroaction de nos créations nouvelles sur les moments anciens » par
lesquelles « nous délivrons des possibles qui avaient été empéchés » : « en
ouvrant du futur, nous délivrons de nouvelles potentialités ». A ses yeux,
I’historicité tient a « ce pouvoir d’instituer du nouveau dans la reprise de
I’héritage recu ». Le célébre paradigme de I’« invention de la tradition », soit
dit en passant, ressortit a cette observation — une tradition inventée qui tient
largement lieu de mémoire historique, en Afrique. Ricoeur voit de la sorte dans
la société une « production », en se référant au produzieren pré-marxien de
Fichte, 1a ou Castoriadis la pense, de maniére trés bergsonienne, sous la forme
d’une « institution imaginaire », créatrice.

A ce dilemme, il semble que le concept d’énonciation, emprunté a la
linguistique saussurienne et aux philosophies pragmatique et analytique,
ou encore 'ceuvre de Gilles Deleuze, apportent une réponse. La répétition
mémorielle du passé entraine la différence par rapport a celui-ci parce qu’elle
reléve d’une logique énonciative d’appropriation, y

, : , Je voudrec igner

compris quand elle consiste en un « souvenir du
) o quelam

présent ». Sur cette base, nous pouvons appliquer a la ] , i
mémoire la distinction qu’introduisait Bergson entre enonc.’ a )asse
les « deux sources de la morale et de la religion ». colonial ve
Culturellement, politiquement, la mémoire peut étre  PAS seul du
« close », « statique », ou « dynamique », « ouverte ».  travail d ‘des
Dans le premier cas, elle sera « nationale », pour jntellect S

reprendre la catégorie de Bergson au sujet de la  cherche

religion ; dans le second, elle sera « universelle ». fe mmes
Je voudrais souligner que la mémoire énonciative

h ; R =~ hommes ues,

du passé colonial ne reléve pas seulement du travail i
. . . des mili t des

discursif des intellectuels, des chercheurs, des o ,
femmes et des hommes politiques, des militantes et militante . porte,
des militantes. Il est porté, de haut en bas de la société, de haut ¢ le la
par la création culturelle : par la danse (Nicolas Sociéete, reation
Argenti & propos des mascarades dans les royaumes  culturell

27



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

des Grassfields camerounais, Terence Ranger au sujet de la danse Beni en
Afrique orientale), par la sculpture, par la littérature, par la musique, par la
photographie.

5. Pour finir, la mémoire du passé ne doit pas nous distraire des
impératifs du présent

Enfin, le risque du travail mémoriel est de nous détourner de la violence des
temps présents. Il n’est pas si courageux que cela de reconnaitre, soixante ans
aprés les faits, la responsabilité de ’Etat francais dans ’assassinat de militants
anticoloniaux. La relation entre ’Europe et ’Afrique ne peut se résumer a
I’examen de leur passé commun, que ’on espére en voie d’apaisement. Elle ne
se réduit pas plus au conte merveilleux de ’émergence, sur le mode du win-win.

Elle prend aujourd’hui le visage de la prohibition anti-migratoire dont
Ibrahima Thioub rappelait, dans sa lecon d’intronisation comme docteur
honoris causa a Sciences Po, qu’elle s’inscrit dans la continuité de la traite
esclavagiste. Cette répression de I'immigration a provoqué ces derniéres années
plus de morts en Méditerranée (quelque 30 ooo documentées) que Boko Haram
(20 000 depuis 2009), tout en menacant de déstabiliser des pays comme le Niger
ou la Tunisie et de ruiner I’Etat de droit et les libertés publiques en Europe
méme. De cela, il nous faut aussi parler entre nous.

28



L’'UNESCO et la question du retour et
de la restitution des biens culturels

Lazare Eloundou Assomo?

C’est un grand honneur d’étre présent parmi vous, a Tervuren, a 'occasion
de I'ouverture du Musée royal de ’Afrique centrale, et d’inaugurer avec vous
cette conférence dont le théme n’est pas anodin : « Partager le passé et I'avenir :
renforcer les liens entre ’Afrique et 'Europe ».

Permettez-moi tout d’abord de féliciter le Musée royal de I’Afrique centrale
ainsi que I'Institut Egmont pour cette initiative qui témoigne de I'importance
qu’attache le royaume de Belgique a la coopération culturelle entre les deux
continents.

La réouverture du Musée de Tervuren est un événement important a
plusieurs titres. Tout d’abord, parce qu’elle permettra au public de découvrir
ou de redécouvrir une importante collection d’objets
venus d’Afrique, composée d’objets ethnographiques, La ques
d’instruments de musique, de piéces archéologiques  collabor
mais aussi de photographies et de cartes. Ensuite, renforce

parce que d’une maniére plus générale, elle permettra liens en
également a la Belgique de promouvoir de nouvelles et ’Euro
formes de coopération avec ’Afrique, a travers un débat
RS .. donc au
qui, aujourd’hui, prend de plus en plus d’importance ol
dans l'univers des musées : la circulation des biens ~ CrUC/d/€
culturels. nouveat

La question de la collaboration et du renforcement afr icain
des liens entre I’Afrique et 'Europe est donc aujourd’hui ~ est néce

1 UNESCO.

29

du
S
jue

—

ird
)assé



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

cruciale. Un regard nouveau sur le passé africain-européen est nécessaire. Nous
devons nous interroger sur le traitement de ce passé commun, sur I'importance
de la mémoire, et donc sur le regard qu’il convient de porter sur les collections
disponibles dans les musées en Europe.

Les biens culturels incarnent I’identité des peuples et reflétent de multiples
valeurs et significations qu’il faut protéger a tout prix. Or, les évolutions liées
aux conflits et au passé colonial, par exemple, ont, dans certains cas, entrainé
le déplacement des biens culturels hors de leur lieu d’origine. La perte de leur
patrimoine culturel constitue pour les sociétés une profonde blessure qui
cristallise au cours du temps et représente un risque potentiel de voir une partie
de leur mémoire collective s’effacer.

Depuis quelques années, les Etats du Nord font face & un nombre croissant
de demandes de restitution. Il est nécessaire de préter une grande attention
a ces demandes ; 'on ne peut ignorer cette réalité qui prend une importance
accrue. Une coopération internationale se met peu a peu en place autour de ces
questions, ce qui ouvre désormais de nouvelles perspectives, par exemple de
restitution des biens culturels ou de partage du patrimoine.

Ce patrimoine africain en Europe est le produit et le témoignage de
différentes traditions et réalisations intellectuelles du passé, et revét de
nos jours un intérét exceptionnel pour la persistance de la mémoire et la

connaissance de I’histoire. Sa présence a fait émerger

Lamo shiens  ype parole citoyenne sur le contexte de circulation de

culture illeurs  ces biens culturels entre les pays qui les ont créés et

fait I’ prises les pays qui les conservent a I’heure actuelle. Cette

de sinter- question de la circulation des biens culturels et du

gou\ ntales, Patrimoine est au cceur de notre société et revét une
mentd importance majeure pour 'UNESCO.

tive de La mobilité des biens culturels a par ailleurs fait

L ' le I’objet de prises de positions intergouvernementales,

o 1 SEUIE | otamment a linitiative de 'UNESCO, seule institution

institut ’Ster'ne du systéme des Nations unies dotée d’'un mandat

de: Sunies  gpacifique en matiére de culture. La premiére initiative

doté 1andat  en ce sens fut lancée le 7 juin 1978, par Amadou-

Spéciﬁ 1atiére  Mahtar M’Bow, alors directeur général de 'UNESCO,

>ulture. lors de son appel « pour le retour, a ceux qui l’ont

créé, d’un patrimoine culturel irremplacable », en

encourageant a un changement de vision avec la mise en place du Comité
intergouvernemental pour la promotion du retour de biens culturels a leur
pays d’origine ou de leur restitution en cas d’appropriation illicite (ICPRCP).
Depuis, P'UNESCO a établi divers dispositifs s’adressant aux différents Etats

30



Lazare Eloundou Assomo | L'UNESCO et la question du retour et de la restitution des biens culturels

membres, permettant la constitution d’une forme de laboratoire d’idées et
d’outils ainsi que d’une plateforme de discussion entre les Etats.

L'UNESCO a donc renouvelé son intention d’apporter son concours aux
projets relevant de la circulation des biens culturels et du retour vers leur pays
d’origine en appelant, a nouveau, a la coopération internationale lors de la
conférence « Circulation des biens culturels et patrimoine en partage : quelles
nouvelles perspectives ? », qui s’est tenue a notre siége a Paris le 1 juin 2018.
L'objectif de cette conférence était de réunir spécialistes, décideurs, intellectuels
et universitaires du monde entier autour de cette question. Je voudrais rappeler
que Son Excellence Monsieur le ministre de la Culture du Sénégal avait évoqué
au cours de cette conférence, au sujet du retour de biens culturels, I'importance
du travail d’archivage, d’inventorisation, de formation au travail muséal et du
développement de programmes universitaires pour encadrer la circulation de
ceux-ci. Ceci en soulignant que les procédures ne devaient pas constituer des
obstacles au retour des biens culturels dans leur pays d’origine.

De cet événement, auquel a contribué le président de la République du
Bénin, sont ressortis différents points que je vais aborder. Tout d’abord,
l'augmentation des demandes de restitutions de biens culturels par les pays
qui estiment avoir été dépossédés, auxquelles il est primordial de porter
attention et pour la résolution desquelles une coopération internationale est
nécessaire. Les pays concernés ont d’ailleurs manifesté leur disponibilité quant
a 'engagement d’un dialogue avec les pays demandeurs. Ensuite, les divers
intervenants se sont entendus sur les obligations morales éthiques autour de ces
questions, certains participants ayant méme appelé a une « décolonisation »
des esprits pour tendre a une nouvelle approche de la gestion des collections
des musées du Nord. A cette fin, il s’agira de mettre en place de solides mesures
et promouvoir les bonnes initiatives de coopérations entre les musées.

Toujours concernant l’action de I'UNESCO, je voudrais rappeler la
recommandation de 2015 concernant la protection et la promotion des musées
et des collections, leur diversité et leur r6le dans la société, adoptée par les
Etats membres, dans laquelle il est mentionné : « Dans les cas oil le patrimoine
culturel des populations autochtones est représenté dans les collections des
musées, les Etats membres devraient prendre des mesures appropriées pour
encourager et faciliter le dialogue et le développement de relations constructives
entre ces musées et les populations autochtones concernant la gestion de ces
collections et, le cas échéant, leur retour et leur restitution conformément aux
lois et politiques applicables ».

Si je me suis tourné vers les actions passées, je souhaite a présent me
pencher sur le futur. Je remercie a cette occasion le Musée royal de ’Afrique
centrale ainsi que son partenaire, I'Institut Egmont, pour I’'organisation de
cette conférence qui, je n’en doute pas, donnera un nouvel élan a la discussion

31



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

sur l’avenir des relations entre I’Afrique et I’Europe. Bien qu’essentielles,
les mesures nationales ne suffisent pas toujours a protéger efficacement le
patrimoine. Face a la mondialisation, il est indispensable de nos jours de
promouvoir la coopération internationale et le dialogue, déja entre les Etats
d’Afrique et d’Europe, mais également entre leurs diverses institutions.
Au-dela des entités décisionnaires, je souhaite souligner I'importance
d’acteurs intermédiaires dont la place n’est pas négligeable dans la résolution
des conflits. Depuis de nombreuses années, les diasporas africaines apportent
un soutien de taille au continent africain pour son développement, notamment
économique, mais aussi pour sa valorisation a travers le monde. Cette nouvelle
génération participe désormais au rayonnement de ’'Afrique a I'international.
Plus récemment, le marché de ’art international a vu émerger sur sa scéne
les artistes contemporains africains, issus ou non
irtistes  des diasporas africaines, qui conférent une visibilité

C sorains  accrue au patrimoine culturel de I’Afrique. Ces artistes
afr‘ .susouy  apportent un souffle nouveau dans la représentation de
non sporas leurs origines, de leurs cultures, de leurs patrimoines,
p \ mais également dans le traitement du passé colonial.

africa 1ferent ; o . .
Les musées mobilisent par ailleurs les diasporas dans
uneyv accrue 1 . o es
o a mise en ceuvre de leurs activités.
Imoine Enfin, les nouvelles technologies offrent, depuis
cultu Afrique. peu, de nouvelles perspectives pour un patrimoine
Cesarti bortent  partagé a travers le monde. La reproduction par le biais
un s yuveau  delinformatique, y compris la réalité virtuelle, montre
danslai 1tation  d’ores et déja des résultats trés concluants, et permet
de let nes, de de mettre a disposition de tous le patrimoine déplacé.
let res. de De méme, Internet et les réseaux sociaux sont autant
1
leu moines de médias propres a contribuer a un meilleur accés aux
" biens culturels et a leur circulation.
m lement . . < s
Dans cette nouvelle dynamique qui tend a réévaluer
dan tement

les modalités de partenariats entre les différents Etats

du olonial. et 1eurs institutions patrimoniales, de nombreux enjeux

naissent, qu’ils concernent les nouveaux modes de

coopération entre les sociétés africaines et européennes, le désenclavement

des archives historiques, le partage de la mémoire, la gestion du patrimoine
africain en Europe ou encore le r6le des diasporas africaines.

11 ressort de ce qui précéde que les situations sont diverses et qu’en
conséquence, il n’y a pas de solution unique pour renforcer la circulation des
biens culturels et, par 1a méme, les liens entre I’Afrique et I’Europe. Il convient
de dépasser le cadre juridique et de promouvoir le dialogue. Les musées en
permanente évolution jouent un réle considérable dans ce processus.

32



Lazare Eloundou Assomo | L'UNESCO et la question du retour et de la restitution des biens culturels

En tant qu’institution spécialisée des Nations unies
chargées de la culture, 'UNESCO désire se mettre a ’écoute
de ces nouvelles voix venues des différentes régions du
monde, en facilitant les échanges entre les institutions,
les professionnels, les chercheurs, mais également en
ceuvrant pour que la sauvegarde des biens culturels se
fasse au bénéfice de ’humanité. 'UNESCO est entrée
dans un processus de consultation de ses Etats membres,
au niveau européen, afin de les aider a répondre a la
pressante question des biens culturels déplacés, et partant,

a la normalisation des relations internationales. A travers mon intervention
et pour conclure, j'aimerais inviter les musées, et le Musée de Tervuren en

particulier, a nous rejoindre dans cet effort.

33

Les nou
techno
offrent,
peu, de
perspe
un patr
partage
le monc

lles
your

/ers



Partager le passé et I’avenir:
renforcer les liens entre I’Afrique et I’Europe

Abdoul Latif Coulibaly*

Le théme de la conférence, « Partager le passé et I’avenir : renforcer les liens
entre ’'Afrique et ’Europe », dans une réflexion critique, révéle des positions et
des attitudes qui ne correspondent pas nécessairement. C’est une manifestation
de votre ouverture d’esprit et cela correspond a un moment que nous pouvons
interroger dans ce qu’il a de similaire et de différent avec d’autres moments.

On pourrait argumenter que ces moments ont toujours été conjoncturels
avec leur propres spécificités historiques exhibant des similarités et continuités
avec d’autres moments. Le Musée des Civilisations noires de Dakar au
Sénégal ouvrira ses portes au public le 6 décembre 2018 et le Musée royal de
I’Afrique centrale le 8 décembre de la méme année. La combinaison de ce qui
est similaire et de ce qui est différent définit non seulement la spécificité du
moment et donc les stratégies des politiques de partage du passé et de ’avenir.

« Partager le passé et ’avenir : renforcer les liens entre I’Afrique et
I’Europe » : sous ’égide du Musée royal de ’Afrique centrale et en collaboration
avec I'Institut Egmont, ce théme du partage du passé et de I’avenir constitue la
clé de voiite de la conférence d’aujourd’hui. « Ils ont enfin décidé de prendre le
taureau par les cornes », telle a été ma premiére réaction a la lecture de la note
conceptuelle de nos assises présentes.

C’est pourquoi, j’aimerais, avant d’aller plus loin dans mon propos,
interroger le trépied sur lequel repose notre problématique du jour : partager,
passé, avenir.

1 Ministre de la Culture du Sénégal.

35



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

D’abord, qu’est-ce que « partager » ? Ce verbe transitif signifie, dans son
acception la plus courante, « diviser quelque chose en plusieurs éléments
distincts ». Je vais donc profiter de cette belle opportunité pour entrer dans le
vif du sujet. Nous sommes, en effet, dans ’esprit et 1a lettre de la conférence de
Berlin? qui consacra le partage de I’Afrique entre les puissances européennes.
La suite, on la connait : les expéditions coloniales, 'occupation du continent, le

pillage de ses ressources et la constitution d’immenses

D’abord ceque  collections d’ceuvres d’art dans les musées occidentaux.
«f » ?[...] Cestdonc du partage dont il est question. Et c’est autour
No nes,en  de ce lourd héritage que nous sommes aujourd’hui
eff( I’es p rit invités. Je reviendrai sur cet aspect de la question.
‘ edela L d pied d d 1 N
, . e second pied du trépied, c’est le passé. Notion
confél Berlin e secona p P P 5
moins équivoque que le Larousse définit comme étant
acrale , . . ) )
, « ’ensemble des faits, des événements qui ont eu lieu
partc 1fr Iqué  4vant le moment présent, la période actuelle et qui

entre 0NCes  constituent ’histoire ». C’est certainement 1’élément
Sennes. le plus consensuel de notre problématique, car il met
tout le monde a I’aise. En effet, si les héritiers que nous
sommes ne pouvons nullement étre jugés comptables de la douloureuse histoire
coloniale, notre culpabilité peut étre engagée si nous nous refusons a en faire
une lecture critique. Ce dernier point me raméne a ma conviction premiére a
savoir que le Musée royal de ’Afrique centrale a décidé de prendre le taureau

par les cornes et nous vous en félicitons.

Et, enfin, ’avenir, ce qui est devant nous, ce a quoi nous pouvons réver, ce
que nous pouvons construire ensemble, mais est-ce possible de I'envisager sans
la nécessaire introspection et un dialogue franc d’égal a égal ?

Ainsi campées, nos assises ouvrent des champs de réflexion immenses dans
tous les domaines. Il nous faut donc recentrer notre discours et, pour rester
dans la dynamique de la conférence, convoquer plus spécifiquement la culture
et notre patrimoine en partage qui soulévent de nombreuses controverses
depuis quelque temps.

Dans son discours du 28 novembre 2017, a I’'Université Ouaga I Pr Joseph
Ki-Zerbo de Ouagadougou, le président francais Emmanuel Macron a fait
une déclaration qui rompt avec les positions bien connues de la France sur

2 AVinitiative du chancelier Otto von Bismarck, quatorze nations se réunissent a Berlin du
15 novembre 1884 au 26 février 1885 pour le partage de ’Afrique, délimitant des lors arbitrairement
les frontiéres.

36



Abdoul Latif Coulibaly | Partager le passé et I'avenir : renforcer les liens entre 'Afrique et I'Europe

tout ce qui touche a la restitution des biens culturels. Faisant allusion aux
traumatismes qui ont accompagné le fait colonial, qu’il a déja qualifié de
crime contre ’humanités, il s’attaque a un autre tabou de la République :
I'inaliénabilité du patrimoine en exil considéré comme une composante a part
entiére du patrimoine francais.

Il a ainsi déclaré : « Je ne peux pas accepter
qu’une large part du patrimoine culturel de plusieurs
pays africains soit en France. Il y a des explications accepte
historiques a cela mais il n’y a pas de justification Par tdu
valable, durable et inconditionnelle, le patrimoine culturel
africain ne peut pas étre uniquement dans des pays afr
collections privées et des musées européens. Le  an Franc
patrimoine africain doit étre mis en valeur a Paris mais des exp |
aussi a Dakar, a Lagos, a Cotonou, ce sera une de mes

«Jenep

- o i, . historiq:
priorités. Je veux que d’ici cinq ans les conditions soient maisiln
réunies pour des restitutions temporaires ou définitives de iusti ‘
du patrimoine africain en Afrique. » e justi]

Si cette déclaration est accueillie sur le continent Yal abl e.'
avec soulagement, c’est un tollé de récriminations qui ~ /NCON dii
lui fait écho ; les galeristes grincent des dents et les cris ~ Emmanuel Macron
d’orfraie des conservateurs se font entendre tandis que
des juristes montent au créneau, usant d’une violence verbale inhabituelle.
« On ne peut pas accepter qu’un président, en raison de ses affinités, de ses
golits, voire dégoiits, ou de ses intéréts, puisse porter atteinte au patrimoine de
la nation francaise* », s’est offusqué Yves-Bernard Debbie, avocat spécialisé en
droit du commerce de I'art, avant de railler « I'intenable promesse d’Emmanuel
Macron® » qui veut s’attaquer a un principe établi depuis 1566 par 1’édit de
Moulins définissant le domaine royal devenu domaine public.

On le voit bien, la décision divise, méme si des voix autorisées comme celle
de Stéphane Martin, président du Musée du quai Branly-Jacques Chirac, qui,
sans porter de jugement, admet que la situation actuelle « n’a pas vocation
a durer ».

Felwine Sarr nous avait prévenu que penser ces dynamiques devient une
tache herculéenne tant les clichés critiques et les pseudo-certitudes, comme
un halo de brouillard, brouillent notre réalité®.

Déclaration faite a Alger le 15 février 2017.
http://www.lefigaro.fr/
http://www.lefigaro.fr/

Sarr, F. 2016. Afrotopia. Paris : Philippe Rey.

o v A~ W

37

large
ine
urs
it

et

4


http://www.lefigaro.fr/
http://www.lefigaro.fr/

Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

De nouvelles solutions sont donc a imaginer pour satisfaire de nouvelles
exigences. Dans ce contexte, c’est certainement monsieur Guido Gryseels,
directeur général du MRAC, qui a eu la position la plus tranchée et c’est peut-
étre la justification de l'organisation de cette conférence. A une question
posée par Le Monde suite a la déclaration du président Macron, il répond

sans ambages : « Nous participons de facon ouverte

« estun et transparente a ce débat qui est ancien car nous
't qui g comprenons qu’il n’est pas normal qu’une si grande
ét lous ne partie du patrimoine culturel de ’Afrique se trouve en
. Europe. Dans le cas du Congo-Kinshasa, nous parlons
pouvc ignorer . y . .
: de plus de 500 000 objets. L’Afrique est un continent
- ]
¢ ‘tnous qui a été pillé, vidé. Nous ne pouvons pas ignorer ce
devc ver des sujet et nous devons trouver des solutions. La prise de
solutic rise de position du président francais donne une impulsion
positic :sident  nouvelle a cette discussion qui se déroulait jusqu’a
fran neune  présent dans le monde clos des musées. C’est une bonne
impul: wvelleg  chose, méme s’il me parait trés ambitieux de vouloir
cette jon qu | réglerlaquestion en cing ans. Chacun d’entre nous doit
se dé "usqu’d se déterminer. »
/ Les lignes sont donc en train de bouger et le
présent monde . 5
, moment de questionner le contexte est peut-étre venu.
clos sées. »

Il s’agit d’'un point de passage obligé pour donner
Guido Gryseels,  sens, 1égitimité et crédibilité a la restitution. Au juste,
directeur général MRAC . .
qu’est-ce qu’ une restitution ? D’apres le Larousse, c’est
« rendre quelque chose a son propriétaire 1égitime »,
ce qui revient a dire que ’on posséde indiment le bien. Sous cette acception,
la plupart des biens culturels conservés dans les institutions européennes
peuvent étre concernés pour la simple et bonne raison qu’ils ont été
illégitimement acquis par la force ou la ruse dans le contexte de relations de
subordination.

La recherche du trophée de guerre est propre a toutes les sociétés. Elle peut
étre plus ou moins sanglante ou symbolique voire les deux a la fois. En Europe,
la capture du drapeau ennemi était un accomplissement. En Afrique, on a opté
pour les symboles ; c’était du pareil au méme et ca pouvait aller du trone a la
téte du supplicié.

Il y a aussi, et elles sont nombreuses, des collections acquises dans la
fourberie — le mot n’est pas exagéré — par des personnes dont les apports a la
connaissance des sociétés africaines sont pourtant reconnus. Dans L’Afrique
fantome, ouvrage paru pour la premiére fois en 1934, Michel Leiris rend compte,
avec un réalisme saisissant, des stratagémes mis au point avec Marcel Griaule
au cours de sa mémorable mission Dakar-Djibouti (1931-1933) pour spolier

38



Abdoul Latif Coulibaly | Partager le passé et I'avenir : renforcer les liens entre 'Afrique et I'Europe

littéralement les populations’. Il cite plusieurs cas [l Yaaus les
ol le rapport de subordination est exploité avec un  sont nol S
cynisme extravagant : « Le chef de village est écrasé. des coll
Le chef du Kfmo adéclaré que, dar?s de telle§ conditions, acqu ise 1
nous poumcins emporter le fet.lcfle. Ma1s quelc!tl'(?s fourb eri t n‘est
hommes restés avec nous ont ’air a tel point horrifiés

s N pas exa ar
que la vapeur du sacrilége commence a nous monter d ont

Q

réellement a la téte [...] D’'un geste théétral, j’ai rendu le es pers on
poulet au chef et maintenant, comme Makan vient de les appc
revenir avec sa bache, Griaule et moi demandons que ~ €0NNAISs: S
les hommes aillent chercher le Kono. Tout le monde  Sociétes 1es

refusant, nous y allons nous-mémes, emballons 'objet  sont pot
saint dans la bache et sortons comme des voleurs... » reconnu

Avec une remarquable lucidité, il dit encore ceci :

« On pille les Negres, sous prétexte d’apprendre aux gens a les connaitre et les
aimer, c’est-a-dire, en fin de compte, a former d’autres ethnographes, qui iront
eux aussi les “aimer” et les piller ».

Ce rapport a l'autre, cette altérité qui a profondément marqué les rapports
de I’Occident avec les peuples soumis, a trouvé sa sublimation dans les expo-
sitions coloniales, et autres formes d’exhibitions telles que les zoos humains.
L’exposition coloniale internationale de 1931 a Paris en fut certainement I'une
des plus achevées, avec la participation de presque toutes les puissances
coloniales.

Sans entrer dans les détails de ce processus multiséculaire d’invention du
sauvage?, il est évident que les acquisitions les plus massives, les plus violentes
et les plus répréhensibles sont a mettre sur le compte des institutions publiques.
Au demeurant, pour la séquence concernée, laquelle couvre toute la période
de contact, des explorations aux expéditions de conquéte et toute la période
coloniale, il ne fait pas de doute que I’essentiel des biens culturels africains
transférés en Europe peut étre classé dans la rubrique des «biens mal acquis »
d’ol1 1a pertinence et la justesse associées a la notion de restitution dans sa
bonne acception latine «restituere» : «remettre a sa place, replacer® ».

L’exemple du masque en ivoire du XVI¢ siécle de la reine mére Iyoba Isegie
du Benin, qui se trouve présentement au British Museum, mérite mention et est
une pathétique illustration de cet état de fait. Il est devenu emblématique dés
lors que le Gouvernement du Nigeria le choisit comme embléme du deuxiéme

7 Leiris, M. 1934. LAfrique fantéme. Paris : Gallimard.

8 «Linvention du Sauvage », théme de I’exposition présentée par le Musée du quai Branly-Jacques
Chirac en 2011, qui eut comme commissaire Lilian Thuram qui a pu traiter, avec bonheur, d’'une
question sensible et complexe.

9 http://www.cnrtl.fr/etymologie/restituer

39


http://www.cnrtl.fr/etymologie/restituer

Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

Festival mondial des Art négres (FESTAC) a Lagos en 1977. Le British Museum
refusa de le lui préter, méme apreés avoir demandé une caution de deux millions
de livres anglaises que le Gouvernement du Nigeria accepta de payer°.
Quand les Anglais refusérent de préter le masque pour le FESTAC, nous
dit Nzegwu, Sa Majesté OBA Akenzua II, le monarque du Bénin régnant de
I’époque, commissionna a I'Ighesamwan, le Maitre des sculpteurs d’ivoire du
Palais royal, de reproduire deux exemplaires du masque d’Idia volé par les
Anglais, établissant ainsi que les sculpteurs modernes du Palais royal sont des
maitres artistes au méme titre que leurs ancétres.

r rappel. Ce qui est remarquable dans I’histoire qui se déroule
no ns tous  sous nos yeux, c’est que, comme un accomplissement,
musée la déclaration du président francais fait littéralement
ethnc que n’g basculer une situation indécise depuis bientdt un
iam a p éré en su}elcle. Pm}llr rappel, nous savons tousA fque le musée
. ethnographique n’a jamais prospéré en Afrique et, pour
Afrique rcause, srapnidiie @ jama’s prospere a P
. cause, le reflet qu’il renvoie est celui du subalterne et de
le refl renvoie ., . . . . o
I’'objet exotique. Et puis, on a trop abusivement réduit
est celu alterne I’art africain aux collectes opérées pendant la période
R .
etdel cotique.  coloniale, ce qui donne la facheuse impression qu'il ne
Et natrop  reste plus rien en Afrique et que tout est parti.
abus t réduit
I’q ain aux Par conséquence, I'impression qu’il ne reste plus
col , pérées rien, ce miroir aux alouettes, doit, elle aussi, étre
penc Yériode revisitée. Non, I’art africain c’est plus que cela, caf
o . ce qu’- depuis que « ’Homo sapiens transcende de sa liberté
' toutes les contingences de son milieu », pour reprendre
don cheuse ., X .
, il cette belle formule de Léopold Sédar Senghor, il
Impi qf’ itne produit, et les collections archéologiques rendent
res rienen  compte de 'apport de cette Afrique ingénieuse qui a
Afr 1 ue tout  remarquablement contribué au patrimoine culturel et

stparti. scientifique de I'humanité.

On ne refondera pas la muséologie africaine sans
initier nos populations, la jeunesse en particulier, a ce legs dont elles doivent
étre fiéres, et ce afin de réver d’un futur qui ne soit pas subordination. C’est
d’ailleurs a ce prix que ’émergence a laquelle nous aspirons tous trouvera un
ancrage puissant dans une Afrique réconciliée avec elle-méme, s’affranchissant
des aventures mortiféres a travers le Sahara et la Méditerranée. L’art africain,

10 Nzegwu, N. « Le masque du FESTAC ». In B. M’Bow (éd.), Benin, A Kingdom in Bronze: The Royal
Court Art. Benin City : African American Research Library and Cultural Center, Broward County
Library.

40



Abdoul Latif Coulibaly | Partager le passé et I'avenir : renforcer les liens entre 'Afrique et I'Europe

c’est aussi une production contemporaine puissante, variée et totalement
débridée. Il s’inscrit résolument dans le monde moderne et ne souffre d’aucun
complexe. Les biennales de Dakar, de Lagos, de

Johannesburg, etc. sont 1a pour le prouver. Onnere

L’histoire est donc en marche et, to6t ou tard, les pas lan ie
biens dont I’Afrique a besoin pour se réapproprier ce afr,'ca,'n' itier
segment de sa trajectoire seront restitués suivant des nos pop la

| I
modalités que des rencontres comme celles-ci peuvent T
g 1 p jeuness: ticulier,
préparer et faconner. . ‘
o o aceleg les
Dans cette perspective, il convient d’explorer, dans doi f ¢
a)
un cadre apaisé, les conditions d’un dialogue serein ol Ve'n “,S' e
pour revoir et faire évoluer le statut des collections €€ afin c {'un
actuellement conservées dans les musées européens fUtU" qu pas

et d’envisager, le cas échéant, une circulation dont subordir

la finalité devrait étre le retour, a chaque fois que les

propriétaires légitimes en exprimeraient le besoin. Pour encadrer ce processus,
qui sera nécessairement long et complexe, certains préalables me paraissent
indispensables. Il s’agit, entre autres :

1. d’inventorier les collections détenues dans les musées publics, ce qui
sera plus facile avant de s’intéresser aux collections privées ;

2. de déterminer le statut de chaque collection, notamment les conditions
de son acquisition, afin de savoir si elle a été bien ou mal acquise ;

3. de travailler a la mise en place d’un instrument normatif spécifique pour
encadrer les modalités de circulation et de restitution ; nonobstant le
fait que des Etats souverains puissent le faire spontanément ;

4. d’encourager les pays d’origine a développer des infrastructures a méme
d’accueillir les collections dans des conditions appropriées ;

5. de développer, en collaboration avec I'ICOM et les institutions
universitaires, des programmes rénovés de formation de techniciens
en mesure d’assurer une gestion efficace des collections.

C’est donc un processus qui peut prendre un certain temps. Mais, a terme,
la restitution apparait inévitable pour les objets qui ont été « mal acquis ».

Je voudrais, avant de conclure, vous raconter une fiction, dont la trame

se déroule au Musée du quai Branly-Jacques Chirac. Il s’agit du « Silence du
totem » de ma compatriote Fatoumata Ngom qui traite de la restitution avant

11 Il en est de méme de la rencontre organisée par I'UNESCO le 1¢ juin 2018 en son siége a Paris avec
la participation du président béninois Patrice Talon dont on connait I'attachement a la restitution.

41



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

«l 'on réve

tou e n’est

qL ve alors

que, lo n réve a
plusie st déja
une r "utopie
par c’estle
ressort stoire. »

Dom Helder Camara

I’heure : « le jury du Conseil des musées, sous 1’égide
de 'UNESCO, a décidé que la place de la statue Pangool,
ou dirais-je, du totem Pangool, se trouve non pas dans
une collection ou une réserve de musée, mais la ou
elle retrouve sa signification premiére et sa valeur... En
conséquence, le jury exhorte le musée du quai Branly
[...] a planifier, dés aujourd’hui, les modalités de la
restitution du totem Pangool qui doit étre rendu au
peuple de Khambass dans les plus brefs délais. »

Je vais, pour terminer, convoquer le théologien de
la liberté Dom Hélder Camara, qui disait en substance :

« Lorsqu’on réve tout seul, ce n’est qu’un réve alors que, lorsqu’on réve a
plusieurs, c’est déja une réalité. L’utopie partagée, c’est le ressort de I’histoire ».
Puisse vivement la fiction devenir réalité !

42



L’Europe : un long passé devant nous,
ou bien un futur sans cesse renouvelé ?*

Margarida Calafate Ribeiro?

Le présent que nous vivons est le produit de notre passé, dans la mesure
ol le premier est une conséquence du deuxiéme. Paradoxalement, cette
situation rend ce passé comme quelque chose de nouveau. C’est pour cela
que l'interaction entre mémoire et histoire est tellement pertinente, et elle

se renouvelle d’une génération a ’autre au sein d’une
espéce de plébiscite quotidien. A vrai dire, la mémoire
et I'histoire constituent la scéne d’un débat continu
sur l’actualité, comme nous pouvons le constater a la
faveur de certains événements et interrogations sur
les héritages coloniaux qui commencent a surgir en
Europe, notamment a partir des années 2000. Ceux-ci
sont présents dans les domaines de la politique, de la
pratique artistique, de la programmation culturelle, du
journalisme, de la recherche en sciences humaines et
sociales, ainsi que de la muséologie, Tervuren étant un
exemple majeur en Europe de cette derniére.

Au début de I'année 2018, ces questionnements sur
les non-dits, les ambiguités, les histoires davantage
privées que publiques autour des multiples passés
coloniaux européens commencent a prendre une
forme concréte dans I’aréne politique et décisionnelle,

1 Ce texte a été préparé pour le projet MEMOIRS Enfants d"Empires et Post-Mémoires européennes,
financé par le Conseil européen de la Recherche dans le cadre du programme de recherche et

Lamém
Phistoire
la scene
continu

comme |
le const:
faveur a
événem:
interrog
héritage
qui comi
a surgir

notamm
des ann

d’innovation de I’'Union européenne Horizon 2020 (convention n° 648624).

2 Centre d’Etudes sociales, Université de Coimbra.

43

tuent

bat
‘ualite,
vons

NS

ur les
aux

pe,
artir
0.



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

accompagnés d’'une grande répercussion médiatique, provoquant ainsi
un mouvement européen sans précédent autour de cette affaire. En France,
Emmanuel Macron, pendant la campagne électorale, se référe au colonialisme
comme un crime contre I’humanité au cours d’une visite en Algérie. Il reconnait
ultérieurement I’utilisation de la torture lors de la guerre d’Algérie a propos de
I« affaire Audin? » et autorise ’ouverture des archives sur ce cas. Par ailleurs,
Macron aborde ouvertement le probléme de la restitution des ceuvres d’art
grace au rapport confié aux experts Felwine Sarr et Bénédicte Savoy intitulé
Restituer le patrimoine africain et récemment rendu public4. Au Portugal, les
acteurs politiques et culturels entament un débat autour de la construction

d’un « musée des Découvertes » sous la responsabilité

Tous emp les de la municipalité de Lisbonne, au méme moment ot

tradui volonté  (elte-ci - et face aux pressions de la diaspora africaine

rope de  _valide la construction d’un mémorial de l’esclavage. Le

repen passé;  commissaire et programmateur culturel Anténio Pinto

elle olonise  Ribeiro défend sans appel « 'impossibilité d’'un musée

pa rtdses desDécouvertess » alors que de multiples intellectuels

ancienn nies, se affichent leurs positions pour ou contre ce projet. Fn

libére 1ges de Allem.agne, (jn s’1‘nterroge sur la restitution de ?a stéle

, , , de Diogo Cao signalant le passage du navigateur
Fancie isateur ) , o N

, ., Dportugais par I'actuelle Namibie, laquelle fait I’objet

etdel'a olonisé d’une réclamation. A Berlin, on procéde au changement

el lantles  ges noms de rues liés aux « héros » du colonialisme et

fa deses  yndébat surgit sur le cas du « Humboldt Forum® ». En

objetsr )giques.  Belgique, la municipalité a approuvé, le 30 juin 2018,

3 Plusieurs articles dans la presse francaise et internationale rendent compte de ce sujet. Voir :
Le Monde. 2018 (13 septembre). « Guerre d’Algérie : le geste historique d’Emmanuel Macron » ;
Le Monde. 2018 (14 septembre). « Torture en Algérie : la responsabilité de I’Etat dans la mort de
Maurice Audin, une salutaire vérité »; Le Soir. 2018 (13 septembre). « Le tabou de la torture dans
I’Algérie francaise brisé », disponible en ligne sur : http://plus.lesoir.be/178207/article/2018-09-13/
torture-dans-lalgerie-francaise-macron-brise-un-tabou ; The Guardian. 2018 (16 septembre). « My
father’s murder in Algerie shaped my life », disponible en ligne sur : https://www.theguardian.
com/commentisfree/2018/sep/16/macron-algeria-torture-admission-landmark-in-france-post-
colonial-history
Sarre, F. & Savoy, B. 2018. Restituer le patrimoine africain. Paris : Philipe Rey/Seuil.
Pinto Ribeiro, A. 2018 (19 mai). « The impossible museum ». Memoirs Newsletter 3. En ligne sur :
http://memoirs.ces.uc.pt/ficheiros/4_RESULTS_AND_IMPACT/4.3_NEWSLETTER/MEMOIRS_
newsletter_o3_APR_en.pdf

6 Sousa Ribeiro, A. 2018 (5 mai). « Contested memories: the African quarter in Berlin ». Memoirs
Newsletter 1. En ligne sur : http://memoirs.ces.uc.pt/ficheiros/4_RESULTS_AND_IMPACT/4.3_
NEWSLETTER/MEMOIRS_newsletter_o1_MCR_ASR_en.pdf ; Sousa Ribeiro, A. 2019 (5 janvier).
« Humboldt forum or Benin forum? ». Memoirs Newsletter 33. En ligne sur : http://memoirs.ces.
uc.pt/ficheiros/4_RESULTS_AND_IMPACT/4.3_NEWSLETTER/MEMOIRS_newsletter_33_ASR_
en.pdf

44


http://plus.lesoir.be/178207/article/2018-09-13/torture-dans-lalgerie-francaise-macron-brise-un-tabou
http://plus.lesoir.be/178207/article/2018-09-13/torture-dans-lalgerie-francaise-macron-brise-un-tabou
https://www.theguardian.com/commentisfree/2018/sep/16/macron-algeria-torture-admission-landmark-in-france-post-colonial-history
https://www.theguardian.com/commentisfree/2018/sep/16/macron-algeria-torture-admission-landmark-in-france-post-colonial-history
https://www.theguardian.com/commentisfree/2018/sep/16/macron-algeria-torture-admission-landmark-in-france-post-colonial-history
http://memoirs.ces.uc.pt/ficheiros/4_RESULTS_AND_IMPACT/4.3_NEWSLETTER/MEMOIRS_newsletter_03_APR_en.pdf
http://memoirs.ces.uc.pt/ficheiros/4_RESULTS_AND_IMPACT/4.3_NEWSLETTER/MEMOIRS_newsletter_03_APR_en.pdf
http://memoirs.ces.uc.pt/ficheiros/4_RESULTS_AND_IMPACT/4.3_NEWSLETTER/MEMOIRS_newsletter_01_MCR_ASR_en.pdf
http://memoirs.ces.uc.pt/ficheiros/4_RESULTS_AND_IMPACT/4.3_NEWSLETTER/MEMOIRS_newsletter_01_MCR_ASR_en.pdf
http://memoirs.ces.uc.pt/ficheiros/4_RESULTS_AND_IMPACT/4.3_NEWSLETTER/MEMOIRS_newsletter_33_ASR_en.pdf
http://memoirs.ces.uc.pt/ficheiros/4_RESULTS_AND_IMPACT/4.3_NEWSLETTER/MEMOIRS_newsletter_33_ASR_en.pdf
http://memoirs.ces.uc.pt/ficheiros/4_RESULTS_AND_IMPACT/4.3_NEWSLETTER/MEMOIRS_newsletter_33_ASR_en.pdf

Margarida Calafate Ribeiro | L'Europe : un long passé ou un futur renouvelé ?

I'inauguration du square Lumumba, tandis que le pays s’interroge sur la place
de ’enseignement de I’histoire coloniale dans le systeme éducatif a la suite de
propos racistes tenus lors d*un concert’.

Un peu partout, on observe un mouvement de sensibilisation auprés des
effectifs des universités, des institutions et des musées européens au sujet
des demandes de restitution de la part des Etats victimes de ces spoliations.
De plus, la question commence a faire la une des journaux européens, des
spécialistes sont invités sur les plateaux et des associations d’afro-descendants
se manifestent a ce sujet.

Tous ces exemples traduisent la volonté de I’Europe de repenser son passé ;
elle se décolonise par rapport a ses anciennes colonies, se libére des images
de I’ancien colonisateur et de I’'ancien colonisé en regardant les fantémes de
ses objets muséologiques. Ce sont donc des signaux d’une Europe qui, dans
la mesure ot elle réexamine ses récits nationaux, envisage un autre futur. Un
futur dans lequel les histoires, les objets et les images survivront entre les
mains de ses enfants lorsque I’expérience directe aura disparu. Et cette absence
d’expérience, c’est bien la post-mémoire.

Aujourd’hui, nous vivons un temps intermédiaire et simultané entre les
témoins — comme le démontre la réflexion de Patricia Van Schuylenbergh?®
a propos des travaux d’histoire orale réalisés en Belgique — et un temps des
générations suivantes, un temps du post-témoignage. Comme Roberto Vecchi
I’a défendu, il s’agit d’un temps de transit et, par conséquent, d’un temps dans
lequel le privé est forcément politique, marqué par la forte intensité du passage
de témoin vers les générations a venir®. Ceci en raison du risque imminent de
la perte des témoins, auquel s’ajoute une recherche de la part des générations
suivantes sur ce passé afin d’expliquer le contemporain dans sa dimension
publique et privée. Mais il s’agit également d’un temps d’héritiers dans lequel
les narrations, les documents, les restes du passé construisent une double
monumentalité : d’une part, personnelle, dans sa dimension privée familiére
et, d’autre part, publique a partir d’un contrat historiographique.” Il s’agit,
finalement, d’un temps ot ’action politique doit diriger son regard vers le c6té

7 Cammaert, F. 2018 (30 juin). « Brussels’ Lumumba Square: a site of controversial memory ».
Memoirs Newsletter 9. En ligne sur :
http://memoirs.ces.uc.pt/ficheiros/4_RESULTS_AND_IMPACT/4.3_NEWSLETTER/MEMOIRS_
newsletter_og_FC_en.pdf

8 Van Schuylenbergh, P. 2013 (mars). « Valorisation d’un patrimoine oral pour 'histoire ».

Mémoires du Congo 25 : 8-11. Disponible en ligne sur : http://memoiresducongo.be/wp-content/
uploads/2014/03/mdc_revue_25.pdf

9 Vecchi, R. 2018 (septembre). « Depois das testemunhas : sobrevivéncias ». Jornal Memoirs, Publico.
Disponible em ligne sur : http://memoirs.ces.uc.pt/index.php?id=22153&id_lingua=1&pag=22637

10 Ibid.

45


http://memoirs.ces.uc.pt/ficheiros/4_RESULTS_AND_IMPACT/4.3_NEWSLETTER/MEMOIRS_newsletter_09_FC_en.pdf
http://memoirs.ces.uc.pt/ficheiros/4_RESULTS_AND_IMPACT/4.3_NEWSLETTER/MEMOIRS_newsletter_09_FC_en.pdf
http://memoiresducongo.be/wp-content/uploads/2014/03/mdc_revue_25.pdf
http://memoiresducongo.be/wp-content/uploads/2014/03/mdc_revue_25.pdf
http://memoirs.ces.uc.pt/index.php?id=22153&id_lingua=1&pag=22637

Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

objectif du public, tout en cherchant a atteindre la subjectivité du privé, qui est
en elle-méme politique.

« Memoirs — Enfants d’empires et postmémoires européennes » aborde
la notion de la post-mémoire non seulement en tant que probléme théorique,
mais surtout comme une préoccupation publique par rapport au passé
colonial européen. C’est un projet sur la diversité européenne qui congoit
I’héritage colonial comme une question transversale déterminante pour la
définition de ’Europe contemporaine envers elle-méme et envers le reste du
monde. « Memoirs » prétend contribuer au débat autour de la crise d’identité
européenne en analysant les mémoires coloniales et les héritages de celles-ci
dans les générations futures, c’est-a-dire les enfants de la génération qui a
vécu les processus de décolonisation des territoires africains sous domination
portugaise, francaise et belge, autrement dit les fils des nouvelles identités
européennes dans le contexte de post-décolonisation : rapatriés, pieds noirs,
retornados'!, anciens combattants des guerres coloniales, anciens colons et
colonisés et réfugiés.

Comment s’est produit le transfert de mémoires intergénérations dans le
processus de la fin du colonialisme européen ? Comment cette mémoire se
manifeste-t-elle au niveau social et culturel de nos jours en Europe ? Nous
étudions la présence de ces mémoires, soit dans la vie quotidienne, soit par le
biais des multiples récits dans les domaines de la littérature, du cinéma, de la
musique et des arts performatifs et visuels, en nous intéressant aux concepts
d’héritage, de mémoire et de post-mémoire. Le projet « Memoirs » a pour but
principal de contribuer a la construction d’une Europe pour tous, autrement
dit d’une Europe dont la pluralité d’histoires ne tient pas compte des logiques
dissociatives de 1’oubli. Ainsi, que signifie-t-il, de nos jours, d’étre francais,
belge, portugais et, plus amplement, européen, au sein d’un continent qui
s’est formé autour d’une mission coloniale, d’outre-mer ou continentale, et
grace a laquelle elle a dominé le monde ? Comment interpréter aujourd’hui
cet héritage ?

Trois piéces de théatre proposent des interrogations et des possibilités
narratives a partir d’objets africains et d’histoires oubliées dans la « maison
Europe » et dans ’Occident. Il s’agit, en premier lieu, de Isabella’s Room, de
la Needcompany (Bruxelles), dont la premiére a eu lieu au Festival d’Avignon
(2004), et qui a ensuite été présentée au Festival de Théatre d’Almada, au
Portugal (2018), et une nouvelle fois en Belgique. Deuxiémement, la piéce
Filhos do Retorno du Teatro do Vestido, mise en scéne au Théatre national

11 On désigne comme « retornados » les personnes arrivées au Portugal en 1974-1975 en provenance
des anciennes colonies africaines, comme conséquence de I'indépendance de ces pays.

46



Margarida Calafate Ribeiro | L'Europe : un long passé ou un futur renouvelé ?

D. Maria, a Lisbonne. Et, enfin, Banataba, de Faustin Linyekula, présentée
sur le parvis du Musée royal de ’Afrique centrale, a Tervuren, dans le cadre
du Kunstenfestivaldesarts, en mai 2018.

Isabella’s Room est une tragicomédie écrite par le metteur en scéne Jan
Lauwers. Il s’agit d’une piéce autobiographique dans la mesure ot le texte
s’inspire des interrogations que l'auteur se pose a lui-méme vis-a-vis de
I’héritage qu’il recoit a la suite du décés de son pére, héritage que I'auteur
place au centre de son récit'2. L’héritage est constitué d’un ensemble d’objets
africains, ce qui déja problématise la question du legs et de la collection, de
la colonisation et du pillage archéologique. Ce sont ces objets qui remplissent
la chambre d’Isabella Morandini, I’héritiére. Dans sa chambre, Isabella

(personnage incarné par Viviane De Muynck), 9o ans, aveugle et isolée,

raconte sa vie. C’est par I'intermédiaire de sa mémoire que nous accédons a une
histoire familiale perturbée, fondée sur le mensonge et I’illusion, histoire qui
s’entrelace avec I’histoire européenne du XX¢ siécle: les

deux guerres mondiales, le colonialisme européen en =~ Commer

Afrique, Hiroshima, le modernisme, les décolonisations, produit | fert

ainsi que I'ascension de I'extréme droite dans ’'Europe  de mém
de nos jours. intergén

Filhos do Retorno, mis en scéne par Joana le proce
Craveiro, récupére une série d’objets, d’histoires et fin du cc
de mythologies de la génération des retornados au ,

. ) europée
Portugal, lesquels seront interrogés par leurs enfants,
cette mq

c’est-a-dire par les générations suivantes. Ceux-ci se .
refusent & mettre un point final & ’histoire africaine manifes

qui a nourri leur enfance a la maison, et mettent en U nivec

scéne une nouvelle fois les jours faussement heureux  culturel

de leurs parents dans les anciennes colonies pour ep Euroy

enfin se trouver mélés, tout comme I'empire auquel ils

appartiennent, dans une nostalgie d’images et d’histoires dont ’existence s’est
diluée dans le temps. Un empire qu’ils comprennent peu mais dont il se sentent
les héritiers.

12 Cf. « Cela, Jan Lauwers I'a raconté trés simplement, quand il est arrivé, vétu de blanc sur le
plateau blanc : “Mon pére est mort il y a deux ans”, a-t-il dit. Il était chirurgien et collectionnait
les objets ethnologiques et archéologiques. Il y en eut jusqu’a 5000 dans la maison familiale,
beaucoup venus d’Afrique. Enfant, Jan Lauwers a grandi au milieu de ces objets. Il trouvait
normal de dormir avec des cercueils et des sarcophages sous son lit. “Depuis que mon pére est
mort, cela me perturbe”, dit-il. Alors, il a écrit une histoire. » ; Salino, B. « Dans la chambre
aux secrets d’Isabella défilent les Amours vivantes et mortes ». Le Monde. Disponible en ligne
sur : https://www.needcompany.org/fr/la-chambre-d-isabella/critique/29 ; voir aussi T’Jonk, P.
2004 (21 septembre). « Parce que les femmes sont extrémement importantes ». DE TIJD. Disponible
en ligne sur : https://www.needcompany.org/fr/la-chambre-d-isabella/critique/23

47

s dans
la

me
ment

| et
ours


https://www.needcompany.org/fr/la-chambre-d-isabella/critique/29
https://www.needcompany.org/fr/la-chambre-d-isabella/critique/23

Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

Faustin Linyekula présente son spectacle Banataba® a I'extérieur de
Tervuren, le musée européen possédant la plus grande collection d’objets
d’Afrique centrale. Dans le cadre d’une résidence artistique qu’il menait au
Metropolitan Museum de New York, Faustin Linyekula a trouvé dans les
entrepOts une petite statue de ’ethnie lengola, a laquelle appartient sa mére.
C’est alors que, en compagnie de sa famille, il se rend dans le village dont est
issue celle-ci. Le spectacle met en scéne ce voyage de retour au village, dans
son Congo natal, a la recherche des récits voilés de cet objet. La question sous-
jacente est éminemment politique et éthique : comment cette statue est-elle
arrivée au musée new-yorkais ? Comment est-il possible que le protagoniste
et son pays se reconstruisent lorsque leurs fragments identitaires se trouvent
muets, disséminés dans les musées, les maisons et les galeries européennes ?
Que faire des statues, de I’ivoire, des masques et des photographies que nous
avons hérités des temps coloniaux ? Telle est la question que pose également la
piéce Filhos do Retorno. Quelles histoires ces objets peuvent-ils nous raconter ?
Que faire avec I'Isabella’s Room européen, métaphore de tant de musées ?

Les trois piéces de théatre que nous avons ici commentées, congues et
interprétées par des « descendants » (a I'image de tant d’autres expressions
culturelles allant des arts visuels au cinéma, en passant par la musique ou
la littérature), ne sont pas les ruines d’un éblouissement nostalgique, ni
des témoignages dépourvus de sens. Ce sont, au contraire, des travaux qui
donnent un nom a ces héritages coloniaux, ce sont des restes d’empires, et
ils doivent étre traités en tant que tels. Que restera-t-il du passé colonial au-
dela des vestiges matériels, des objets personnels, des collections publiques et
privées lorsque seuls resteront le silence et le vide de I’'expérience ? Qu’est-ce
qui survivra de tout cela ? En d’autres termes, quel sera donc cet héritage ?

Dans le cadre du projet « Memoirs », financé par le Conseil européen de la
Recherche (ERC), nous étudions les représentations artistiques qui revisitent et
interrogent la question coloniale dans la perspective des descendants, comme
C’est le cas des trois exemples commentés plus haut. Nous menons également
des entretiens auprés de citoyens dont les biographies présentent des marques
de I’héritage colonial. Des hommes et des femmes qui vivent a présent le
transfert de mémoires en cours entre générations, la transmission d’images, de
gestes, d’objets, d’histoires et de mémoires transnationales et transterritoriales
qui nous définissent en tant qu’Européens. Je souhaiterais, pour conclure cette
réflexion, partager des propos choisis de ces personnes interviewées au sujet
du passé colonial belge, et en particulier du MRAC (renommé AfricaMuseum

13 Linyekula, F. 2018 (mai). Banataba. Kunstenfestivaldesarts.
Disponible en ligne sur : https://archive.kfda.be/nl/archief/detail/banataba

48



Margarida Calafate Ribeiro | L'Europe : un long passé ou un futur renouvelé ?

depuis le 8 décembre 2018). Ces témoignages peuvent, en effet, nous aider a
réfléchir sur la question des musées, de I’enseignement de I'histoire et sur
les héritages coloniaux dans I’Europe contemporaine. Cela, d’autant qu’il ne
s’agit pas uniquement d’une affaire belge, mais bien d’une question propre
a notre condition contemporaine d’Européens. Il s’agit de témoignages de
citoyens belges, d’enfants d’anciens colons blancs et métisses, ainsi que
d’enfants d’anciens colonisés, noirs et métisses*. Ecoutons donc leurs propos
sur le Musée de Tervuren, un sujet qui s’est imposé de lui-méme au cours des
entretiens menés quelques mois avant 'ouverture de ’AfricaMuseum.

« Le Congo, ce n’est pas mon histoire, de la méme facon que les objets de
Tervuren n’appartiennent pas a la Belgique, ni au Congo d’ailleurs, c’est un
partage. Je pense que ce n’est pas a nous en tant que pays colonisateur de mettre
en avant un art qui n’est pas le nétre. Lhistoire du Congo appartient aux Congolais.
11 faut les inviter a discuter et décider ce qu’il faut faire ou pas. C’est la moindre
des choses. Parce qu’il ne s’agit pas d’un patrimoine belge, mais d’un patrimoine
partagé. Tous les protagonistes devraient étre autour de la table pour en discuter.
Cen’est pas a la Belgique de décider comment les présenter ou que faire ! Ce n’est
pas notre art ! On n’a rien produit.

IIs [les Belgo-congolais] ont tout intérét a présenter la collection a leurs
enfants, et dire “voila, I’histoire de notre pays est dans ces objets d’art”, tandis que
nous, on va montrer ce qu’on est allé voler au Congo. C’est un peu mon impression.
Je pense qu’il aurait fallu parler d’emprunt. J’aime cette notion d’emprunt. »
(entretien réalisé a Bruxelles, 13 mars 2018).

« Tervuren est un cas trés complexe. Si ce musée doit exister, il doit étre vu
aussi du c6té Congolais. Ces objets sont un fort fantéme de ’entreprise coloniale,
mais est-ce que cette image doit étre promue ? Une autre question, c’est I'accés.
Ce n’était pas seulement (et ce n’est pas peu) un musée d’art (la collection royale),
C’était aussi un projet de scientifiques européens qui ont décrit le pays. L'acces
aux archives est fondamental. Comme ca je peux voir comment I’histoire de mon
pays a été écrite. Quelle était ’Afrique avant la colonisation ? Quelle est ’autre
histoire ? » (entretien réalisé a Bruxelles, 3 mai 2018).

« Il y a une chose qui est trés significative en Belgique : a ’école, on ne
parlait pas de colonialisme. C’est une partie de I’histoire belge qui n’est jamais
mentionnée dans les livres d’histoire. Et j’ai toujours étudié dans des écoles ot

14 Ces entretiens ont été réalisés dans le cadre du projet « Memoirs — Enfants d’empires et post-

mémoires européennes » (ERC Consolidator Grant 648624) et menés par les chercheurs Margarida
Calafate Ribeiro, Anténio Pinto Ribeiro, Fernanda Vilar et Felipe Cammaert.

49



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

il y avait des Congolais qui aimaient discuter de ce passé. C’est rigolo, parce que
toute ma famille avait vécu au Congo, et je suis blanc et nous discutions du Congo.
Mais il y a une histoire a Bruxelles, trés visible avec le roi Léopold II. Le Musée
de ’Afrique centrale que ’on a en est un témoignage. Cette collection est encore
présente en Belgique, et cela nous rappelle notre passé colonial » (entretien réalisé
a Bruxelles, 13 mars 2018).

« On allait a Tervuren quand j’étais petit pour voir le petit village de ma grand-
meére, le bateau, la pirogue. En Belgique. Et, en tant qu’enfant, c’était émouvant.
C’était... C’est curieux, une imagination totale, une aventure, de la science-fiction.
Il n’y avait aucune explication. C’est bizarre, ¢a » (entretien réalisé a Bruxelles,
15 mars 2018).

« Le musée de Tervuren, c’était un beau musée. J’ai passé beaucoup de temps
dans ce musée, otl je pense que je recherchais mon enfance. Je n’ai pas de photos,
ni de films. Il y a les histoires de ma mére, des images, des sons, j’avais six ans
[...] sans doute que je recherchais ¢a, mais c’est le passé. [...] ]’y suis allée plus tard
avec mon fils et... les animaux, ¢a fait peur [...] et il y a tous ces objets africains, que
dire... Ils ne sont pas a nous. Ils appartiennent plus a I’Afrique qu’aux Européens,
qui les ont mis dans des musées » (entretien réalisé a Bruxelles, 6 mai 2018).

Aujourd’hui, quand on parcourt I’espace de I’AfricaMuseum en ayant
conscience de sa profonde relation avec la contemporanéité dans le contexte
actuel des discussions sur la restitution des ceuvres d’art, les questions
ci-dessus formulées par des héritiers de I'empire figurent parmi celles qui
interpellent tout visiteur. Tout comme elles ont pu interpeller chaque équipe,
chaque artiste ou chaque citoyen belge ou congolais ayant travaillé dans cet
endroit pendant tant d’années, tout au long de la transformation du musée®. Or,
aussi génantes soient-elles, ce sont des interrogations nécessaires qui doivent
continuer a étre posées aujourd’hui, et qui vont nous accompagner encore
pendant longtemps.

15 Au sujet de I'AfricaMuseum, voir Pinto Ribeiro, A. & Calafate Ribeiro, M. 2018 (22 décembre).
« La restitution des ceuvres d’art : un pas décisif dans le processus de décolonialisation ».
Memoirs Newsletter 32. Disponible en ligne sur : http://memoirs.ces.uc.pt/ficheiros/4_RESULTS_
AND_IMPACT/4.3_NEWSLETTER/MEMOIRS_newsletter_32_ APR_MCR_fr.pdf

50


http://memoirs.ces.uc.pt/ficheiros/4_RESULTS_AND_IMPACT/4.3_NEWSLETTER/MEMOIRS_newsletter_32_APR_MCR_fr.pdf
http://memoirs.ces.uc.pt/ficheiros/4_RESULTS_AND_IMPACT/4.3_NEWSLETTER/MEMOIRS_newsletter_32_APR_MCR_fr.pdf

Aux sources du
nationalisme congolais

Bob Kabamba?*

La Belgique et la République démocratique du Congo (RDC) ont un
passé commun qui a duré plusieurs décennies. A la lecture de I’histoire de
ce passé, deux visions s’opposent entre celle écrite par des historiens belges
et celle par des Congolais. Le fait d’avoir deux lectures différentes est source
d’incompréhension et peut expliquer certaines crises politiques vécues par
les deux pays depuis ’Indépendance de ’'ancienne colonie belge. I’étude de
I’histoire générale de la RDC est enseignée et vulgarisée principalement en
quatre grandes périodes : le Congo avant I’arrivée des Européens, la période
de I’Etat indépendant du Congo (EIC), le Congo belge et enfin, le Congo
postcolonial ou I’histoire contemporaine du Congo. Rarement, elle est étudiée,
présentée ou enseignée comme un continuum. Et pourtant, plusieurs faits
historiques transcendent cette subdivision. Ainsi, par exemple, I’étude du
nationalisme congolais a travers le continuum historique permet de partager
la méme lecture que I’on soit historien belge ou congolais.

Pour beaucoup d’observateurs, I'un des points positifs du bilan de la
gestion de la RDC par le président Mobutu, souvent souligné, aura été de
forger et consolider I'unité nationale congolaise. On entend souvent dire qu’il
serait le pére du nationalisme congolais qui se définit comme le sentiment
d’appartenance a une seule nation, a savoir la nation congolaise vivant sur
un territoire inaliénable qu’est 1a RDC. Mais le concept de nation congolaise
est sujet a débats et polémiques. Comment parler de nation congolaise quand

1 Professeur de sciences politiques, Université de Liége.

51



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

on sait que le Congo est composé de plus de 400 tribus ou communautés
différentes ? Pour se pencher sur les origines du nationalisme congolais, il
faut relire I'histoire de ce pays depuis la création de I’Etat indépendant du
Congo. En effet, aprés la conférence de Berlin en 1885, Léopold II, roi des
Belges et en méme temps chef d’Etat de I’EIC, s’efforce de créer un nouvel
ordre social au sein du territoire auquel la conférence venait d’accorder une
reconnaissance internationale, en vue de son exploitation. Car, I'impératif
économique est la premiére motivation de Léopold II dans cette entreprise.
Dans cette optique, la question des frontiéres était fondamentale, car elle
permettait de délimiter le territoire précis ol devait s’exercer son pouvoir. Assez
rapidement et conformément aux accords de Berlin, le Congo se retrouve au
centre des influences commerciales et d’exploitation

udedu  de toutes les puissances de I’époque, notamment la

1lisme  France, le Portugal et ’Angleterre. Toute la politique

ais» d du souverain belge a ’égard de I’EIC est fondée sur

traver inuum I'impératif de son unité pour maximiser la rentabilité

. de son investissement et se préserver des ingérences
histor metde . A . " .

. étrangeres. Il y méne une politique congolaise en toute

par meme indépendance et peut compter sur la collaboration de

lectt on soit plusieurs bataillons d’étrangers dont des Belges pour
I ] belge I’assister dans 'administration de ce grand territoire.
golais. Surtout, il s’appuie sur une armée de mercenaires
de différentes origines, les missions catholiques,
un certain nombre d’administrateurs et de colons a sa solde, ainsi que des
banquiers belges. Les populations congolaises en seront les principales
victimes. Plusieurs millions de personnes perdent la vie et d’autres sont
fortement mutilées. Ces atrocités commises au Congo ont soulevé I'indignation
dans certains pays d’Europe et aux Etats-Unis. Une commission internationale
d’enquéte publie en novembre 1905 un rapport édulcoré mais néanmoins
accablant. Ainsi, la gestion de Léopold II aura jeté les fondements de I'impératif
de I'unité de I’espace Congo. Aprés avoir arraché le Congo a Léopold II, la
Belgique colonisatrice contribue énormément a consolider cet impératif en
promouvant une politique de conscientisation collective sur cet espace pendant
plus d’un demi-siécle. Cette période se caractérise par une longue stabilité des
institutions et des idées. La Charte coloniale aura été, jusqu’a I'Indépendance
du pays en 1960, le pilier encadrant I’entreprise coloniale belge.

Malgré I’existence de plusieurs réalités ethniques ou de différentes aires
linguistico-socio-économiques, la Belgique réussit a créer une conscience
congolaise en imposant un Etat moderne grace notamment a sa politique
d’administration coloniale. Ainsi, elle a renforcé l'identité moderne du
Congolais au niveau culturel, économique et social. Vers la fin de la

52



Bob Kabamba | Aux sources du nationalisme congolais

colonisation, cet impératif unitaire se retrouve au cceur des revendications
non seulement des indépendantistes et des nationalistes mais aussi des
partisans du fédéralisme. Outre le positionnement idéologique des différents
partis politiques, la classe politique congolaise est divisée entre partisans
d’un Etat unitaire centralisé et ceux d’un Etat fédéral. Les premiéres élections
n’ont pas départagé ces deux tendances protagonistes puisque les deux grands
vainqueurs furent le Mouvement national congolais (MNC) de Patrice Lumumba
incarnant 'unitarisme et I’Alliance des Bakongo (Abako) de Joseph Kasa-vubu,
le fédéralisme.

Au cours de la période postcoloniale, 'unité léopoldienne, consolidée
par le colon belge, est toujours au coeur de la politique congolaise malgré
les nombreuses péripéties faites de révoltes et de sécessions telles celles du
Katanga et du Sud-Kasai. La gestion de Mobutu aprés son coup d’Etat s’est
inscrite dans cette dynamique et s’est accompagnée d’une forte politique
de propagande permettant ainsi de consolider son pouvoir pendant plus de
30 ans. Par la suite, 1a mobilisation de 'impératif de I'unité nationale a permis
de contrer les différentes tentatives de balkanisation
du pays, lesquelles ont permis, pendant la guerre, B
’accession au pouvoir de Laurent-Désiré Kabila et décenni
la rébellion du Rassemblement congolais pour la for gée €
Démocratie (RCD), soutenue notamment par le Rwanda. cette ide

congola

Ainsi, au fil des décennies, s’est forgée et consolidée  retroyve
cette identité congolaise qui se retrouve au coeur
du nationalisme congolais. L'impératif de l'unité
constitue le fondement de 'identité congolaise malgré
I’appartenance a une quelconque ethnie ou aire linguistico-socio-économique.
11 se retrouve chez tous les Congolais de toute origine, et est parfois poussé
a extréme. Cet impératif donne effectivement lieu a des exces, I’identité
nationale se voyant refusée a certaines catégories de la population comme
les Banyarwanda du Nord-Kivu ou les Banyamulenge du Sud-Kivu, percues
a tort comme des envahisseurs. Ces excés vont jusqu’a provoquer la violence
a ’encontre de tous ceux qui sont percus comme des étrangers spoliant les
richesses du Congo, lors des manifestations de la diaspora par exemple.
L’impératif d’unité cohabite aussi avec un espace plus restreint que constitue
la tribu ou l'ethnie. C’est au sein de cet espace que s’élaborent des stratégies
de vie ou de positionnement socio-économique voire politique comme
I'illustrent ’enr6lement des électeurs et les élections des députés nationaux
ou provinciaux. On s’enr6le chez soi et on choisit son député national au sein de
la tribu ou de I’ethnie. C’est dans ce schéma que s’est construit et se consolide
le nationalisme congolais.

Ainsi, al

du natio
congola

53



Accessing archives - Belgium

Karel Velle!

The Belgian State Archives hold ‘colonial archives’ on Congo from 1885 onwards
until 1960, that is to say, for the period of the Congo Free State as the private
colony of King Leopold II (1885-1908) as well as for the subsequent period as a
Belgian colony until the country’s independence in 1960. The State Archives
also keep archives on the administration of Ruanda-
Urundi, which were Mandate and later Trust Territories ~ Shared
from 1919 until 1962. history

These archives covering the colonial period are  ghqgred 5
labelled ‘colonial archives’. When the description
‘African Archives’ is used, the spectrum is much broader. The African Archives
not only contain the colonial archives, but concern all archives created by all
kinds of archive creators — Belgian as well as foreign, public as well as private —
regarding the ‘African policy’ of Belgium from 1830 until today.

Shared colonial history leads to shared archives
In the slipstream of the discussions about shared heritage that took place in
the past decade and the awareness-raising about the shared past of Central

Africa and Belgium, talking about ‘shared archives’ has become more and more
established.

1 Director General, State Archives of Belgium, Brussels.

55



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

Which archival sources documenting the shared colonial past are available
in Belgian repositories??

Not surprisingly, it concerns mainly paper-based archival collections:
administrative or organisational records, personal papers, posters, maps
and plans, architectural drawings, photographs, audio-visual material (e.g.
films), printed archives (brochures), etc. The chief public archive creators of
documents which are stored in Belgium are, on one side, those entrusted with
the metropolitan administration in Brussels (Ministry of Colonies) at the time,
and on the other side, those in charge of the Africa administration in Congo.

The most significant public records are the archives of the different
ministries (Colonies, Foreign Affairs, Defence) and of the Gouvernement général,
but also the archives of the Parliament, the Court of Audit, the Conseil colonial.

The most important private collections are those emanating from politicians,
diplomats, colonists (military, civilians and missionaries), scientists,
journalists, companies and congregations.

Special collections hold maps, plans and photographs originating from
news agency Belga and newspapers.*

Archival collections in Belgian holdings (number and volume) -
colonial period and post-colonial period [situation in 2016]

Institutions Number of archival fonds  Estimated volume
Foreign Affairs Department 129 9.5 km
AfricaMuseum 786 [4 km]

State Archives 190 [4 km]

KADOC - Documentation and Research 181 [2 km]

Centre on Religion, Culture and Society

AMSAB - Institute of Social History 95 [800 m]

Royal Palace 47 [300 m]

City archives and others 50 [400 m]

Total 1478 [21 km]

2 Aresearch guide devoted to colonial archives provides a more detailed overview of available
sources: Celippens, L. & Coppieters, G. 2012. Congo. Archives coloniales. Brussels: Archives
générales du Royaume et Archives de I’Etat dans les provinces (Jalons de recherche 36). This
publication can be downloaded free of charge on the website of the State Archives, in French and
Dutch: http://webshop.arch.be/pdflist.php?encryptedFileName=0d%2BDA9%2B3QZM%2Forrkfo
hAz%2BxYwQWVtRI51tbXF11%2B]c8%3D (French version). All URLSs in this article were verified on
29 January 2020.

3 Hundreds of digitised images are shown in the online exhibition ‘Archives I presume? Traces of a
colonial past in the State Archives’: http://www.expocongo.be/

4 For ex.: The Study- and Documentation Centre War and Contemporary Society (CegeSoma), a
department of the State Archives, has fully digitised and put online the photography collection
of the Belgian filmmaker André Cauvin, who directed several films in Congo (1940s-1950s); see:
https://www.cegesoma.be/en/photography-collection-andr%C3%Ag-cauvin

56


http://webshop.arch.be/pdflist.php?encryptedFileName=0d%2BDA9%2B3QZM%2Forrkf0hAz%2BxYwQWVtRl5ltbXFIl%2BJc8%3D
http://webshop.arch.be/pdflist.php?encryptedFileName=0d%2BDA9%2B3QZM%2Forrkf0hAz%2BxYwQWVtRl5ltbXFIl%2BJc8%3D
http://www.expocongo.be/
https://www.cegesoma.be/en/photography-collection-andr%C3%A9-cauvin

Karel Velle | Accessing archives - Belgium

‘Decolonising’ Belgian colonial archives

The State Archives in Belgium are fully aware of the pertinent claims of citizens
to have access to public colonial archives. The expressions of interest are
manifold, coming from researchers from various fields of study — historians,
anthropologists, genealogists, etc. —, from individuals and families having
personally experienced the colonial period, and also from the general public.
It is the ambition of the State Archives to share the rich collections as much as
possible with the national and international scientific community and with all
Belgian, Congolese, Rwandan or Burundian citizens and communities with an
interest in their respective histories.

Making the collections accessible: transfer to the State Archives

Implementing the Archival Law, the ‘African Archives’ unit of the State Archives
of Belgium is not only in charge of transferring 9.5 linear kilometres of ‘African
Archives’, but also of processing 4 linear kilometres of the Belgian Development
Cooperation archives and 6 linear kilometres of diplomatic archives, that do not
only bear on the former colonies. These archives will also be transferred to the
State Archives. In total, about 20 linear kilometres of records will be processed
over a ten-year period.

The transfers will take place step by step, in two stages. For each of these
stages, a Memorandum of Understanding (MoU) between the Foreign Affairs
Ministry and the State Archives was signed.

The first MoU was concluded in 2014 and provides for the step-by-step
transfer of a huge variety of archives (about 9.5 kilometres) to the State Archives.
The archives are part of two record groups:

1. The so-called ‘metropolitan administration’ (3.5 km) in Brussels: the
former Ministry of Colonies (1908-1958), its legal predecessor the
Gouvernement central of the Congo Free State (1885-1908) and its legal
successors the Ministry for Congo and Ruanda-Urundi (1958-1960) and
the Ministry of African Affairs (1960-1961);

2. The archives produced by the ‘Africa Administration’ (6 km) between
1885 and 1962, i.e. the Gouvernement général of Congo also covering the
Belgian mandatory territories Ruanda-Urundi, and its legal predecessor
the gouvernement local of the Congo Free State.

The second MoU was signed in 2017 and settles the step-by-step transfer of

6 kilometres of archival collections created by the diplomatic services (dealing
with all countries with which Belgium has maintained diplomatic relations)
and 4 kilometres of archives originating from the Development Cooperation
Ministry (concerning all developing countries with which Belgium has

57



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

organised cooperation within the framework of bilateral relations or within
the development cooperation established by the European Union).

While the implementation of the 2017 MoU has not started yet, the first
MoU already took effect in 2016 and resulted, by the end of 2019, in the transfer
of 3 linear kilometres of archives, containing about 87,000 individual files of
civil servants, officers, and non-commissioned officers engaged in the colonial
administration, working in Belgium as well as in the colonies.

By signing the memorandums of understanding, the State Archives
of Belgium committed itself to improving the accessibility of the archives,
among other things by digitising existing finding aids and making them
available online, but foremost by transforming these finding aids into detailed
inventories made in conformity with the international standard ISAD(G).

Making the collections accessible: a source book, a research guide,
a bibliography, and inventories

The essential reference work is the Guide des sources de Uhistoire coloniale belge
(Guide to the sources on colonial history) to be published in 2020. Resulting
from a close collaboration between the State Archives of Belgium and the
AfricaMuseum, this voluminous source book to the archives related to the
Belgian colonial past will be available both in French and in Dutch and will
present and contextualise all known archival sources kept on Belgian territory.
Covering roughly 1,500 pages, it will provide a comprehensive overview of
existing sources originating from over 600 Belgian and foreign archive creators,
with the intention of answering researchers’ questions in a user-friendly way. >

Already in 2012 the State Archives published a research guide on colonial
archives,® followed in 2013 by the proceedings of the 2010 conference ‘Africa
Europe Archives, Requirements? Collaborations? Plans? DR Congo, Rwanda,
Burundi and Belgium’’

Still in preparation is a bibliography on the colonial history of Belgium
(Congo, Rwanda and Burundi).

5 Tallier, P.-A. & Bompuku Eyenga-Cornelis, S. (eds). Forthcoming. Guide des sources de Uhistoire
coloniale belge (Congo et mandats sur le Rwanda et le Burundi), 19¢-20¢ siécle. Brussels: Archives
générales du Royaume et Archives de I’Etat dans les provinces (Guides) [publication in
preparation at the time of writing].

6 See note 2.

7 Tallier, P.-A. & Bompuku Eyenga-Cornelis, S. (eds). 2012. Africa Europe Archives, Requirements?
Collaborations? Plans? DR Congo, Rwanda, Burundi and Belgium’: Proceedings of the International
Colloquium organized by the State Archives in Belgium and the Royal Museum for Central Africa
(15-17/12/ 2010), Brussels: Archives générales du Royaume et Archives de I’Etat dans les provinces
(Studia 138).

58



Karel Velle | Accessing archives - Belgium

What about archival inventories?

For the vast majority of the ‘African Archives’ still kept at the Foreign Affairs
Ministry or recently transferred to the State Archives, research tools are
available. Nevertheless, in the MoUs of the two partner institutions it was
agreed that all existing finding aids will be updated by the State Archives of
Belgium in order to comply with current international archival standards.

If archival fonds are still lacking a research tool, archivists of the State
Archives will take responsibility for drafting inventories.

Once published, these new inventories are going to be made available
online on the websites of the two institutions, to be used by all interested
persons, in Belgium and abroad. Concordance lists will be provided in order
to allow researchers to match the old numbering used by the Foreign Affairs
Ministry with the new numbering assigned by the State Archives of Belgium.

Online accessibility

The search engine of the State Archives enables researchers to identify archival
fonds, series and even files by inventory number among the holdings and
collections of the 19 State Archives repositories of Belgium.®

The AfricaMuseum has also provided finding aids online, thereby providing
access via its website to the archives it keeps and that have been created by
private individuals, companies and institutions linked to the former Congo
Free State or Belgian Congo.?

Encouraging accessibility and use of shared archives

The ambition of the State Archives is to encourage researchers and citizens of
diverse backgrounds and interests to make more use of the colonial archives,
with material as well as intellectual targets:

- the State Archives aims to acquire clean archives; archives affected
by mould should be decontaminated before being transferred to one
of its repositories;

- all documents kept in its holdings should be packed, labelled,
and shelved in accordance with accepted archival principles and
standards;

8 http://arch.arch.be/index.php?l=fr&m=moteurs-de-recherche
9 http://www.africamuseum.be/en/research/collections_libraries/human_sciences/archives

59


http://arch.arch.be/index.php?l=fr&m=moteurs-de-recherche
http://www.africamuseum.world/en/research/collections_libraries/human_sciences/archives

Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

all existing finding aids should be ‘retro-converted’ into a machine-
readable form;

all finding aids should be published online, integrated in a user-
friendly online tool (search.arch.be);

a ‘digitisation on demand’ workflow must be developed and put in
place;

structural consultation (setting up a task force?) with all stakeholders
must be organised in order to define a common vision and action
plans;

especially with regard to the colonial archives, the digitisation of the
collections which are the most relevant for African researchers should
be prioritised.

In any case, the State Archives appreciates feedback of the research
communities to help it to stay focussed on its ambitions!

Which already leads to the next question: are the State Archives able to
fulfil its ambitions at the moment? Unfortunately, impediments of various
natures are hindering the realisation of the cited objectives:

10

the complexity of the decontamination process of the historical
archives kept by the Foreign Affairs Ministry has been underestimated
and the available budget is largely insufficient;

the lack of human resources prevents the State Archives from handling
the transfer of these massive collections in an efficient way;

a common space where stakeholders, researchers (from different
disciplines) and professional archivists can meet and discuss is still
missing;

there has been no follow-up of the International Colloquium of 2010;*°
political interest in archives in general is rather poor in Belgium (to
say the least);

due to the lack of resources for digitisation, the aspirations in that field
had to be put on hold;

when it comes to promoting access to shared memory, the absence
of benchmarks makes it much harder to learn from good practices
elsewhere;

the use of diverse online search tools by the various organisations
preserving colonial heritage complicates the sharing of information.

See note 7.

60


http://search.arch.be

Karel Velle | Accessing archives - Belgium

What can be learned from good archival practices elsewhere?

This past decade, the International Council on Archives (ICA) has shown
growing interest in the matter of ‘migrated’, afterwards ‘displaced’, and later
on ‘shared’ archival heritage. A survey with regard to archives transferred out
of Africa to the United Kingdom was organised in 2014. In parallel, the ICA
Africa Strategy was set up (from 2015 onwards) and in 2016 the Expert Group
on Shared Archival Heritage (EGSAH) was created.

In 2018, a broader inquiry was carried out, asking all organisations
with claims over records held in another country, jurisdiction, institution,
or community to complete a survey. This ‘survey on displaced archives’
was conducted by the Liverpool University Centre for Archive Studies and
coordinated by James Lowry, who also edited the pioneering volume on
‘Displaced Archives’ a year before.

In the contribution of Nathan Mnjama and James Lowry on ‘A Proposal for
Action on African Archives in Europe’, the international archival community is
called upon ‘to adopt — whether through the International Council on Archives,
other networks or on institutional bases, but publicly — an official position on
archives displaced from Africa’. Furthermore, the authors ask the European
archivists to help in settling archival claims through:

1.  Assisting in the location of displaced archives, and compiling and
publishing guides and inventories of archival materials removed from
their countries of origin.

2. Exerting direct pressure, in their personal and professional capacities,
on their own governments to address archival claims.

3.  Working through professional associations and networks to lobby their
governments for action on repatriation.

4.  Pushing for and facilitating digitisation projects that would see the
content — if not the material — of the records returned.

5.  Using the International Council on Archives as a vehicle for facilitating
dialogue between governments with a view to reaching bilateral
agreements on archival repatriation.

The ICA Annual Conference 2018 taking place in Yaoundé, Cameroon,
and focusing on ‘Governance, memory, and heritage’, included a round
table on ‘Shared archival heritage: an exploration of problems and solutions’

11 Lowry, J. (ed.). 2017. Displaced Archives. London: Routledge.

12 The chapter of Nathan Mnjama and James Lowry, ‘A Proposal for Action on African Archives in
Europe’ is available for free download on Academia (https://www.academia.edu/33879566/A_
Proposal_for_Action_on_African_Archives_in_Europe).

61


https://www.academia.edu/33879566/A_Proposal_for_Action_on_African_Archives_in_Europe
https://www.academia.edu/33879566/A_Proposal_for_Action_on_African_Archives_in_Europe

Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

following the course set out in ‘Displaced Archives’ but also insisting on
mutual consultation. The position paper ‘Migrated Archives’ adopted by the
Association of Commonwealth Archivists and Records Managers (ACARM)
at the end of 2017 endorsed a firmer point of view: the position paper calls
on the British government to return the records to the former colonies, now
independent countries.’

In 2016 the Dutch Ministry of Education, Culture and Science launched a
massive ‘Shared Cultural Heritage Programme 2017-2020’, to be implemented
by the Cultural Heritage Agency together with the National Archives of the
Netherlands, DutchCulture and the Dutch embassies in the countries involved.*
The involvement of the Dutch National Archives is not limited to digitising and
publishing relevant collections from the Netherlands and the partner countries
online, stimulating international and interdisciplinary (historical) research,
and increasing the visibility and awareness of shared heritage/history, but
also extends to advising and supporting Dutch and international heritage
professionals and organisations in the field of restoration, conservation
and digitisation of their (Shared Cultural Heritage) archives. Successful
collaboration projects were undertaken with Suriname (former Dutch Guiana),
Indonesia, and South Africa, which not only resulted in the transfer of digital
copies of archives, but, in the case of Suriname, also in the restitution of the
original documents.

Whereas the restitution of documents is in many cases not yet conceivable

— due to the lack of appropriate infrastructure in the country of destination as
well as the absence of bilateral agreements between states about the restitution
of heritage — the digitisation of shared heritage is widespread nowadays. In
France for instance, the Archives nationales d’outre-mer (ANOM) — where
the archives from the former colonies have been centralised (about 40 km)
since 1966 — has become the place to be for every researcher interested in
the colonial era. The archive service commits to making records digitally
accessible and sharing them with communities in the former colonies. More
generally speaking, the French Ministry of Culture is pursuing an active policy
regarding the digitisation of historical African Archives. Already in 2014, the
central archives of the government of the former Afrique-Occidentale francaise —
having authority on Benin, Burkina-Faso, Cote d’Ivoire, Mali, Mauritania, Niger,
Senegal and Togo — were digitised with the help of the Service interministériel

13 The complete ACARM position paper on ‘Migrated Archives’ is available on https://acarmblog.files.
wordpress.com/2018/10/acarm-position-paper-migrated-archives-adopted-20171125.pdf

14 A fact sheet explaining the policy of the Dutch Shared Heritage Programme is available in
English on https://english.cultureelerfgoed.nl/topics/shared-cultural-heritage/publications/
publications/2019/01/01/shared-cultural-heritage-fact-sheet-2017-2020

62


https://acarmblog.files.wordpress.com/2018/10/acarm-position-paper-migrated-archives-adopted-20171125.pdf
https://acarmblog.files.wordpress.com/2018/10/acarm-position-paper-migrated-archives-adopted-20171125.pdf
https://english.cultureelerfgoed.nl/topics/shared-cultural-heritage/publications/publications/2019/01/01/shared-cultural-heritage-fact-sheet-2017-2020
https://english.cultureelerfgoed.nl/topics/shared-cultural-heritage/publications/publications/2019/01/01/shared-cultural-heritage-fact-sheet-2017-2020

Karel Velle | Accessing archives - Belgium

des Archives de France (SIAF) and made available online.” In 2018, a summit on
digitisation prospects was organised in Congo-Brazzaville. However, restitution
of (parts of) archives being carried to France remains a very sensitive
political issue, despite the opening made by President Macron with the Sarr
& Savoy report on ‘The Restitution of African Cultural Heritage’, published in
November 2018.

In Germany, some 10,000 digital files covering the German colonial period
in Cameroun, including documents, letters, manuscripts, photos, but also
numerous sounds and films were digitised by the Bundesarchiv and registered
on a hard disk, which was handed over to the National Archives in Cameroon
in 2019.

Next steps?

At the end of September 2018, shortly after the conference ‘Sharing past and
future: Strengthening African-European connections’ at which this paper
was originally presented, the Belgian and Rwandan governments came to
an agreement with regard to ‘colonial archives’: the Belgian Development
Cooperation Ministry allocated 400,000 euro to render accessible and digitise
all archives carried off to Belgium when the administration left Rwanda. The
project also foresees the sharing of expertise and capacity building: in a first
stage, Rwandan archivists are invited to Belgium, to indicate the priorities
for cataloguing and digitisation and to receive training. The arrival of the
Rwandan delegation in Brussels in August 2019 was the starting shot for the
project that will run for two years.

But much more should be done.

In line with the recommendations made by Nathan Mnjama and James
Lowry in 2017, Belgium should engage more in sharing histories and memories,
and sustained efforts should be made on different levels of government.

As a start, at least 20 million euro (2020-2023) should be allocated to the
budget of the federal state in order to accelerate the accessibility of public
archives (1900-1960) and to achieve the online publication of the finding aids
before 1 January 2024. To achieve this objective, a significant increase in the
number of staff is absolutely necessary.

The federal state and the communities and regions should sign a
cooperation agreement through which they commit to investments in
institutions and capacity building in the field of cultural heritage in general
and archives in particular in the Republic of Congo, Burundi and Rwanda.

15 https://francearchives.fr/en/location/18363854

63


https://francearchives.fr/en/location/18363854

Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

Furthermore, the relevant authorities should engage in financially
supporting the creation of a ‘digitisation on demand’ programme for the
research communities. This will not only hugely increase accessibility, but

also — which is at least equally important — avoid

ition of endless discussions about changing ownership, moral
the -chives  co-ownership, or restitution at this stage.
burage The research and education sector should be
r rs and recognised as a central stakeholder in capacity-building
; . and development projects for common actions in the
cit liverse .
b d d field of archives.
. a san The State Archives for its part should, together
int ) make

with the Foreign Affairs Ministry, invest in the
>ofthe  involvement of a wide range of stakeholders - also
C( chives.  from the former colonies — in their mutual initiatives
and endeavours. Close consultation and collaboration
within the framework of a stakeholders forum will most likely result in broadly
based strategies of memorialisation of the colonial past. After all, successful
projects require broad partnerships resting on different kinds of knowledge
and expertise. The realisation of the ‘Résolution-Métis’ project should meet
these goals, at least inside the Belgian context. The project started in summer
2019 and aims at meeting the demands formulated in the Résolution-Métis
adopted by the Chamber of Representatives on 29 March 2018, relating to the
segregation from which métis people suffered under the Belgian colonisation
in Africa.’ This research project is based on a partnership between the Belgian
State Archives and the Foreign Affairs Ministry. The work will be carried out
in two successive stages: the first phase involves the development of tools
designed to help métis people and their descendants to access information on
their background and history; the second phase will focus on the completion
of a historical study about métis children born during Belgian colonisation
in Africa and about the responsibility held by the Belgian authorities in the
segregation from which they suffered.

Equally promising is a project starting in February 2020, which also
involves the State Archives and is closely connected to the initiative taken by
several Belgian universities to add a ‘colonial history’ course to the academic
curriculum: a PhD in History was recruited and will share their time between
the State Archives and Université Saint-Louis in Brussels, teaching colonial
history, conducting fundamental research and participating in the ongoing
transfer and value-enhancement operations of the ‘African Archives’.

16 https://www.lachambre.be/FLWB/pdf/54/2952/54K2952007.pdf

64


https://www.lachambre.be/FLWB/pdf/54/2952/54K2952007.pdf

Karel Velle | Accessing archives - Belgium

To conclude: the Belgian State Archives take the recommendations of Mnjama
and Lowry to heart, while succeeding more in some parts than in others.
In a recent interview, in which I was questioned together with my Dutch
colleague Marens Engelhard, we both stressed the importance of the principle
of provenance, in the sense that archives belong where they were created.
However: restitution is not necessarily a safeguard for better accessibility. And
digitisation is only a part of the solution, or only a partial solution.

Both Marens Engelhard and I also agree upon the necessity of sharing
knowledge and expertise, which makes us look towards the International
Council on Archives (ICA). We strongly argue in favour of the drafting of a
code of conduct in order to channel the discussions on restitution that are
taking place worldwide.”

17 Lobbes, T. & Wiersma, A. ‘““Kennisdeling is van groot belang”. Koloniale archieven onder de
kritische loep’, Archievenblad 2019 (8): 6-10.

65



Accessing archives -
Shared responsibilities

Ellen Ndeshi Namhila*

Introduction

As a point of departure, I would like to cite Eric Ketelaar who wrote, ‘fighting for
archives is exercising power: the power to dispose, detain, return and donate —
and to determine the conditions. Those powers are generally hidden behind
legal, political, religious and professional arguments. These arguments, in turn,
are invoked as ‘principles’ that should guide the fate of displaced archives. But
practice does not always obey principle, as Leopold Auer comments. Power,
principles and practice can defeat or protract the process of returning displaced
archives.”

I should expand on these words: Power, principles and practice can defeat
or protract the opportunity to access archives, even if they have been nominally
‘returned’. To do this, I shall relate some practical examples from this ongoing
struggle, and indicate some way forward, from the experience of curating and
researching Namibian history.

Namibia has an unfortunate history of 107 years under colonial rule.
Even before formal colonization, Namibia was exposed to foreign travellers,
traders, and missionaries throughout the 19th century. The country was

1 Dr Ellen Ndeshi Namhila is Pro-Vice-Chancellor for Administration, Finance and Resource
Mobilisation of the University of Namibia. She previously worked as University Librarian of
the University of Namibia; Director: Namibia Library and Archives Service in the Ministry of
Education; and Deputy Director: Research, Library and Information Service of the Namibian
Parliament.

2 Ketelaar 2017: ix.

67



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

formally colonized between 1884-1915 by the German Empire which waged a
genocidal war against indigenous communities.> World War I brought South
West Africa, as it was then called, from 1915 onwards under South African rule

until independence in 1990. The South African regime

P 'TCI P les not only imposed its racial legislation, later aggravated

ar ICecan  ypder the name of apartheid, on the Namibians. It also

defeat actthe  followed the goal to annex Namibia entirely, and it

opportt access  partlyintegrated Namibia’s administration with its own
archiv ifthey  offices located in South Africa.

have | m,'na”Y As a result, for writing and understanding our

turned”. history, we need to access many displaced and

entangled archives outside our borders. I would stress

the relevance of entangled archives, being possibly even more important than

the issue of displaced or migrated archives that were moved out of the country.

To deal with these issues, we have followed several strategies, with more or
less success. I think it is instructive to relate our experiences.

Pre-colonial records

Apart from reports of a few foreign travellers that have mostly been published
already in the 19th century, the bulk of pre-colonial documentation was created
by the missionary endeavour, starting in 1805. Some of those missionary
records are still in the country because they were archived by local churches
that are still existing today.* Those archives are accessible. The bulk of the
mission documentation, however, in particular the correspondence of
missionaries reporting back home, is held at the seats of the mission societies
in Wuppertal, Germany® and Helsinki, Finland. Earlier mission records are held
in the United Kingdom.® These mission records also contain original written

3 Two German historians, based in different parts of the divided Germany in the 1960s, can be
credited with the first critical scholarly assessment of German colonial rule in Namibia:
Helmut Bley (1968) and Horst Drechsler (1966). Both works were based on archives available
in Germany at the time. Meanwhile, there is a substantially larger corpus of scholarly research
about the period of German rule in Namibia, also based on the sources in Namibia.

4 The Archives of the ‘Evangelical Lutheran Church in the Republic of Namibia’ (ELCRN) in
Windhoek, and the Archives of the ‘Evangelical Lutheran Church in Namibia’ (ELCIN) in Oniipa.

5 The ‘Archiv der Vereinten Evangelischen Mission’ in Wuppertal, Germany, holds the archives
of the former Rhenish Mission. The archives of the Finnish Evangelical Lutheran Mission
(Suomen Lihetysseura) has meanwhile been transferred to the National Archives of Finland
(Valtionarkisto) in Helsinki.

6 Mainly the Wesleyan Methodist Missionary Society. Their main archives are held by the School
of Oriental and African Studies, London.

68



Ellen Ndeshi Nambhila | Accessing archives - Shared responsibilities

testimony of the literate indigenous communities, whose own records have
largely been destroyed in the course of colonial wars.

We are in the fortunate position that both the German and Finnish missions
donated microfilm copies of their archives to the National Archives of Namibia
(hereafter referred to as NAN).” This generosity can be interpreted as coming from a
sense of historical closeness and attachment to a shared history, and maybe also a
sense of unease and shame over the missionary involvement in the colonial project.

The NAN was also able to purchase copies of some British missionary
records from the early 19th century, which had been microfilmed and were
sold by a commercial enterprise.® In this case, the heritage had been turned
into a trade commodity.

As from the mid-19th century, literate Namibians kept an extensive
diplomatic correspondence between the various pre-colonial communities,
as well as with the colonial authorities in neighbouring Cape Colony, South
Africa. They also started to develop written laws.’ Some of this documentation
has survived inside Namibia, although the conditions for their survival in the
various wars were anything but conducive. Letters sent to South Africa are in
the government archives in Cape Town, entangled with other correspondence.
Since the 1960s, several efforts by the NAN and by individual researchers
resulted in photocopies and microfilms of some of such letters being repatriated,
but usually in a fragmented way outside the original archival context.!
Contextualizing this correspondence remains a challenge.

German colonial records: the civil administration

The German colonial enterprise entailed, as one would expect, extensive
record-keeping. In the case of Namibia, most of the locally created records
of the German civil administration have survived rather well-preserved
and remained in the country, and are now held by the National Archives in
Windhoek." This is in contrast to most other former German colonies which
often suffered severe losses of their archival heritage.

7 NAN: A.0832 (Rhenish Mission) and A.046¢4 (Finnish Mission).

8 NAN: A.0496 (Wesleyan Methodist Mission), from IDC (Inter Documentation Company) in Zug,
Switzerland.

9 Two of these are preserved: The ‘Vaderlike Wette’ of Rehoboth (NAN: A.0219) and the ‘Ryksboek’
of Bethanien (ELCRN: X 15.121), while the laws of the Zwartboois and the Bondelzwarts have been
mentioned by missionaries but appear to be lost.

10 For example, NAN: A.0509, A.0767, AACRLS.257.

11 Most losses, such as the military records, the Supreme Court (Obergericht) cases and parts of
the district records, are due to neglect or deliberate destruction by the South African authorities.
(NAN: ARG [1] 1, p.1; ARG [2] 4/2/1; Kruger 1960: 44f).

69



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

The records of the administrative centre for all colonies, the German Colonial
Office in Berlin, have also mostly survived. They had been displaced at the end of
World War II to the Soviet Union, but had been restituted already in the 1950s to
the ‘Deutsches Zentralarchiv’ in Potsdam, East Germany, and are today held by
the Bundesarchiv (BA) in Berlin.”2 The correspondence files in those two archives,
the European metropolis and the African colony, complement each other
perfectly, as usually only the drafts of letters written from one side to the other
were kept by the originating office, while the neatly written transmitted letter
was kept at the receiving office. As anyone who ever researched old handwritten
German script will appreciate, it makes a big difference to be able to access the
cleanly written version, while the corrections in the draft letter allow further
insights into the administrative process. Having both versions available side by
side can greatly facilitate and enhance historical research.

The historical imbalances in sharing archives are clearly visible. The
Bundesarchiv in the former West Germany obtained access to the main fonds
of the German administration in Namibia (ZBU) through a microfilm copy in the
1970s in a kind of colonial re-appropriation. At that time, no copies of German
colonial records were made available to Namibia.

With Namibian independence in 1990, the NAN immediately took up
contacts for getting access to the Colonial Office records that were now
accessible in a re-united Germany, but it still took more than a decade before it
received copies. It is largely due to the efforts of Klaus Oldenhage, the retired
Vice-President of the Bundesarchiv and long-term Treasurer of the International
Council on Archives, that the entire German Colonial Office records were
microfilmed, and that all former German colonies were supplied free of charge
with a complete microfilm copy in 2003.” This example has, to my knowledge,
not been followed by other colonial powers.

There is, however, one important exception that has not yet been repatriated.
A large consignment of records from the colony German South West Africa
was removed to Germany after the First World War, with permission from the
South African authorities who had captured them.* The bulk of these were
the local staff records, and they were understandably needed in Germany for
employment and pension records of the administrative staff who had been
forcibly repatriated to Germany in 1919. Why are we nevertheless requesting
the repatriation of those records? All pension issues arising from them have
long been settled, but having access to the employment information about
those colonial administrators is crucial for the writing of Namibian history.

12 BA Berlin: Bestand R1001 Reichskolonialamt.
13 NAN: AACRLS.o71.
14 BA Berlin: Bestand R1002.

70



Ellen Ndeshi Nambhila | Accessing archives - Shared responsibilities

There are other reasons as well: many of those officials fathered children in
the colony, so-called illicit mixed-race children who were not recognized as
German citizens. Many of their descendants now try to reconnect with their
German ancestry and the families who long denied their existence. Often these
staff files offer the only link to make the connection.

German colonial records: the military records of the genocide

Unfortunately, the situation is very different for the military records of the
genocidal war between 1904-1908. This war is now the subject of apology and
reparations negotiations between the Namibian and German governments, as
well as of a separate civil lawsuit in New York. Most of those military records
had been sent to Berlin and duly archived, but were entirely destroyed in an
air raid in World War II."* Other military records that remained in Namibia were
captured by the South African forces in World War I, but destroyed by South
African negligence before the National Archives was established in 1939. Only
a few records, mostly building construction and logistics files, are left, as well
as correspondence between the civil authorities and the military, which allows
to reconstruct many events but does not give the full picture.

Therefore, many details about this defining moment in Namibian
history only survive in diaries, letters, reports, photo albums and memoirs
of individual soldiers, scattered throughout many public and private
archives. Unfortunately, a strong antiquarian interest of militaria collectors
and colonial-nostalgic collectors is scooping up much of what remained
in private family custody, thereby keeping it inaccessible for research and
public interest. Cash-strapped institutions in the global South, hampered by
unfavourable exchange rates and bureaucratic procurement procedures, are
rarely able to bid successfully on eBay or at auction houses for records that
keep turning up.

Given that the German military was to a large extent commanded by the
nobility, which has a tradition of family archives, important records are kept
in such repositories that are usually not accessible to the public, and require
family consensus for consultation. I may cite the example of the diary of the
infamous General Lothar von Trotha, author of the extermination order against
the Herero in Namibia, which remains out of reach. Although some members of

15 In an allied air raid on 14 April 1945, the entire Prussian Army Archives (Heeresarchiv) in Berlin-
Potsdam burnt down, including the records from Namibia (Devantier 2008: 368).
16 NAN: ARG [2] 4/2/8.

71



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

the Trotha family have publicly apologised to the descendants of the genocide
survivors,? others keep the document locked up.

These are difficult issues because of the widely scattered nature of such
archives, which requires individual follow-up efforts that a small and under-
staffed archive can hardly manage. I see a task here of better coordination
with institutions in the North to facilitate search missions, negotiations and
repatriation efforts.

The AACRLS Project

The ‘Archives of Anti-Colonial Resistance and the Liberation Struggle’ (AACRLS)
Project was a cooperation project between the German and the Namibian
government to secure and popularize sources about the century-long Namibian
struggle against colonialism and for self-determination. It was conceived in
2000 and operated until 2009. While a substantial activity of the project was
the collection of oral history, it also dealt with repatriation of archives (in the
original or in copy). As such, it could repatriate material from several countries
and periods, including colonial sources from Germany.'® It became however
clear that repatriation in whatever format is an activity requiring a substantial
investment in time, long-drawn negotiations, clearance of rights, logistics of
microfilming or digitisation. Many envisaged projects had not been finalised when
the project period and financial resources ended. While the project achieved a lot,
it became obvious that such activities require a permanent financial and staffing
commitment. As such a commitment could not be added to the archival budget, not
much is happening currently in terms of restitution and repatriation.

South African colonial records

After the demise of the German colonial enterprise in World War I, after which the
League of Nations awarded Namibia as a ‘Class C Mandate’ to the Union of South
Africa, South Africa kept Namibia captive for another fateful 75 years, striving to
annex the country to its own territory." Especially since the National Party won
a parliamentary majority in South Africa in 1948, it not only introduced ever
more repressive apartheid laws and inferior Bantu education, but also began

17 NAN: AACRLS.093.

18 For an overall evaluation of the project, see Namhila 2015.

19 There is a vast body of literature about the Mandate for South West Africa and the subsequent
struggle between the League of Nations and the United Nations and South Africa. An excellent
overview until 1973 is provided by Dugard 1973.

72



Ellen Ndeshi Nambhila | Accessing archives - Shared responsibilities

to remove direct responsibility for crucial sectors of The ‘Arc Anti-
public administration such as ‘native affairs’ and water  Colonial ince
affairs to its central departments in Pretoria. While the g d the | on
international dimension of the Namibian conflict is Strugg le’ LS)
extremely well documented and researched, the details Proiec 1
of the South African administrative re-arrangements ;
are difficult to trace and — unlike the German colonial coopera ject
period - have hardly been researched. betweer man
As a result, many administrative records dealing with and the in

Namibia are hopelessly entangled with South African  governi secure
records and kept outside the country. When Iresearched  and pop
the issue why so few deceased estate records of so-called  sources
‘natives’ can be found in the NAN, I was confronted with  the cent g
the fact that there were also very few records of their Namibia g le
archival appraisal and disposal — because such decisions aga inst lism
were taken by the Archives Commission in Pretoria, not
in Namibia.? For extended periods of time, South Africa ZZ:’e’: (’)1:;

|

also administered parts of Namibia territory — namely
Walvis Bay and the Caprivi Strip — directly from Pretoria.

Once the Namibian liberation struggle had become a serious threat, South
Africa intensified the repression of the independence movement to an all-
out war. This war was waged by South African troops (with the exception of
mercenaries and a locally conscripted auxiliary force, SWATF),” whose records
were kept in South Africa.

To make matters worse, when Namibia became independent in a year-
long transition period and elections under supervision of the United Nations,
between April 1989 and March 1990, the apartheid regime removed the records
of its top colonial official, the Administrator-General, against all rules of state
succession and right under the nose of the United Nations. It also removed all
records of the SWATF and Koevoet.

The National Archivist of Namibia learnt about the removal from the
newspapers, after the fact was accomplished. Her initial complaints were
stonewalled by the South African institutions. The archives of the South African
Department of Defence bluntly told the Namibian archivist that the SWATF was
part of the South African Defence Force and therefore their property. That was
certainly true in terms of the command structure — but the SWATF had not only
been hailed by the South African puppet government in Namibia as ‘ons eie

20 Namhila 2017: 154.
21 In 1978, South Africa created an internationally unrecognized ‘government’ in Namibia which then
established the ‘South West Africa Territory Force’ (SWATF) with local recruits.

73



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

weermag’ (our own army) but also consisted of Namibian conscripts, and its
records were created in Namibia, and are therefore clearly Namibian property.

Attitudes changed somewhat after the democratic South African elections in
1994. The South African Cabinet took a decision to repatriate the stolen records
of the Administrator-General, and after microfilming, the original records
were repatriated in 2003, while the South African National Archives kept the
microfilm copy.?? Also, the main administrative records of the Caprivi Strip
and the Walvis Bay Territory, previously kept in South Africa, were repatriated
to the NAN after microfilming.?® In a later development, the Namibian Birth,
Death and Marriage records, formerly centralised in Pretoria, were repatriated
to Namibian Ministry of Home Affairs — vital records that were sorely needed.

What remains to be done? Despite the cordial relations between the Namibian
and South African governments, by far not all issues have been resolved. The
South African Ministry of Defence, which maintains its own archives separate
from the National Archives, still holds on to the abducted records of the SWATF.
Access to the records of the South African Defence Force that waged a decades-
long war in Namibia and Angola against the liberation movement is hampered
by a bureaucratic procedure of declassifying records and the lack of detailed
finding aids. There has been no progress since the first request for restitution by
Namibian archivist Brigitte Lau in 1991. There seems to be no way to recover the
probably destroyed records of secret operations like, for example, disposing of
captured liberation army soldiers who were incapacitated with muscle relaxants
and then thrown from planes into the open sea.?

But in particular the vast issue of entangled records in many South African
government departments remains entirely unresolved and has not even been
brought up, because it would first require an extensive research effort for which
the capacity is lacking — unfortunately, archives on both sides of the border
are seriously understaffed.

The international challenge

When it comes to entangled archives, Namibia also faces a particular challenge
that it probably only shares with Palestine: the vast involvement of the United
Nations and its affiliated bodies. Since it was founded in 1946 and took over the
responsibilities of the League of Nations, the United Nations was continuously

22 NAN: SAG.

23 NAN: KCA, TWB, and LWA.

24 The practice was mentioned by witnesses in the Truth and Reconciliation Commission of South
Africa, but never followed up.

74



Ellen Ndeshi Nambhila | Accessing archives - Shared responsibilities

involved with Namibia, even to the extent that it established an own office (the
United Nations Commissioner for Namibia, UNCN, 1966) and an own tertiary
education institution (the United Nations Institute for Namibia in Lusaka, UNIN,
1976) — to deal with Namibian issues. Eventually, the peaceful transition to
independence in 1989-1990 ran under the supervision of UNTAG, the United
Nations Transition Assistance Group. A vast body of important documentation
on Namibia has been created by UN bodies. Recognising their importance for the
country, the archives of the UNCN was transferred

to the NAN soon after independence,? but highly Althoug JN and
important documents such as the many petitions ~ N0N-goVv tal
by Namibians are entangled and scattered within ~ repatria
other UN archives where they have to be identified. highly in t
Fortunately, the ongoing digitisation efforts at the  goyrces, f
United Nations Archives and Dag Hammarskjold  them ca ke
Library are incorporating a number of record groups the re pe
that include Namibia-related material which then
. , ) governn ources,

becomes retrievable and accessible, but otherwise p ¢
there is still a huge task ahead. aim f)s ' any

Somewhat related is the documentation of €95/ IY re ble

the many private initiatives, and the friendly structur

foreign governments, who assisted the Namibian has led S
liberation struggle. As most relevant private problem elays
organisations of that kind closed down after the  jn organ em for

goal of independence was achieved, the NAN has easy ref
been rather successful in soliciting their archives,?
although some were incorporated into archives of their country of origin.”
Although these UN and non-governmental repatriations (if one could
call them so, as the bulk of that material had been created outside Namibia)
are highly important sources, most of them came, unlike the repatriated
governmental sources, almost without any easily recognisable structure. This
has led to serious problems and delays in organising them for easy reference,
as professional archivists are mainly trained in dealing with pre-organised
government records and often lack the historical and political knowledge and
experience to organise and describe collections with a diverse and unfamiliar
background. Wherever possible, the assistance of volunteers familiar with that
background should be sought.

25 NAN: AACRLS.048.

26 Apart from many smaller donations, the following large collections ought to be mentioned: A.o570,
A.0665, A.0668, A.1050, AACRLS.066, AACRLS.096.

27 Regrettably, several such collections were deposited at the Bodleian Library Special Collections,
Oxford, under rather restrictive conditions of use.

75



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

New opportunities with the ‘digital turn’?

There are also some other serious problems we have with some previous
repatriations. I mentioned generous donations, as well as some purchases,
in microform. Microfilm has been hailed in the past as the most secure long-
term storage of information content. That certainly still holds true, given the
experiences that all of us have of digital storage, the most insecure storage
method even in the short term. But apart from the comforting idea that the
microfilm will still be there in 500 years, we need access to the information
now. And microfilm is certainly not only the most secure but also the most
cumbersome, unpopular, and most difficult to maintain method of access. It
is rumoured that even European institutions have difficulties in maintaining
conventional microfilm reader-printers. In our case, the simple fact is that
in Namibia, all microforms are currently inaccessible. Not a single public
institution in our country has a functional microfilm reader anymore, because
of broken and obsolete equipment, the lack of a local service firm, and financial
constraints to purchase digital microfilm readers which are the new standard.

I am sure that we will solve this issue, better sooner than later, but quite
obviously the future lies in digitisation of originals. Not only in terms of image
quality — a full-colour scan of an administrative document with marginalia in
different inks and pencils is much easier to read and interpret than a black-
and-white microfilm. Not to mention the wear and tear that the mechanical
transport inflicts on microfilms. But especially in terms of accessibility, user-
friendly features such as easy enlargement, and the ease of creating and
supplying copies, and the possibility to make them available to a much larger
audience on the internet, a digital version is far superior to a microfilm.

To make use of these options, however, requires that archives are prepared to
give up their gatekeeper monopoly of providing access. And in the case of shared
archives, this requires consent by both partners. The policies of institutions
and governments regarding digital material and open access are still under
development and re-assessment, and national legislations concerning copyright,
privacy rights, and closed periods have to be taken into consideration. This is
currently a minefield where archives have little experience and expertise. It may
be hoped that this expertise will grow, and that open access will prevail and will
keep pace with the rapid technological progress.

Anandita Bajpai and her collaborators, working on sources about India in
Germany, voiced their optimism with the new media: ‘The World Wide Web in
general and search engines like Google in particular, which were unthinkable
platforms for accessing information some decades ago but become inevitable
today, offer the possibility of acquiring information in abundance. These
platforms challenge the traditional authority of the archives as repositories

76



Ellen Ndeshi Nambhila | Accessing archives - Shared responsibilities

of state and national institutional memory. Here information does not only
refer to knowledge produced within the academy, to “texts” and their limited
university-centred audiences, but to a plethora of channels that make semi- and
un-published works available and open to access and debate.’?

There are of course problems associated with such accessibility. On the
internet, the context which is so crucial in interpreting archival records is easily
lost. One can see this in googling the German genocide of the Ovaherero and
Nama between 1904-1908, where many websites are full of uncontextualized
and often faulty or misinterpreted or misidentified citations and photos. This,
however, only highlights the responsibility of the archives as provider of
verified, curated and trusted information. It is the duty of the archives to make
sure that the proper context is not lost in their internet presentation.

To open up the entangled archives digitally for wider collaborative research,
both in the former colony and in the former colonising power, would create
synergies in interpreting the past that are currently not being used. I mentioned
how the colonial archives in Berlin and Windhoek complement each other,
enabling us to understand the flow of directives, reports and feedback, back
and forth.

I could mention another example, the rich colonial photographic archive
in Frankfurt University Library.? It is accessible on the World Wide Web, but
only through the interface of a search for the often misspelled, misinterpreted
or outright false information transcribed from the original captions. An
opportunity for knowledgeable local historians to browse through the entire
collection, image by image, in the context of the original collection, could
considerably correct and enhance this important resource.

The transnational turn

As Lara Putnam has remarked, ‘The transnational turn is accelerating
simultaneously with the digital turn, and it is no coincidence. Source digitisation
has transformed historians’ practice in ways that facilitate border-crossing research
in particular.*® This has wider implications. The examples I have mentioned
concern the relations between two nations, the former colonizer and the former
colony. But it is getting increasingly clear that the story cannot end there. The
colonial project was not a binational, bipolar affair. We are beginning to see

28 Bajpai et al. 2016.

29 http://www.ub.bildarchiv-dkg.uni-frankfurt.de/Bildprojekt/frames/hauptframe.html
(accessed 30 December 2018).

30 Putnam 2016.

77


http://www.ub.bildarchiv-dkg.uni-frankfurt.de/Bildprojekt/frames/hauptframe.html

Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

how, for example, the Austro-Hungarian empire, Sweden, and Switzerland were
involved, how their nationals participated, how their scholars researched, and
how their institutions accumulated colonial collections. They cannot be left out of
the discussion on repatriation and restitution. And the United States of America
carries not alone the legacy of their internal colonization and slavery, and of their
colonization of former Spanish colonies, but also of participating in the looting of
Africa by German, French, British, Belgian and Portuguese colonialists. The recent
discovery of Herero skulls in the American Museum of Natural History in New York
came as a timely reminder of these transnational connections.?

Hendrik Witbooi - a successful repatriation

Instead of a summary, I would like to end on a positive note about a specific
repatriation — with some reservations, however.

A very important event, about fifteen years ago, was the repatriation of some
documents, records of the Nama Captain Hendrik Witbooi, that had been looted
by Germans in 1904 during the German war with the Nama. Hendrik Witbooi
(or Nanseb|Gabemab in the matrilineal naming tradition of the Nama people)
was born around 1830 and was the political as well as spiritual leader of a Nama
community in Southern Namibia. He led the first anti-colonial war against German
occupation in Namibia, 1894-1894, and died while leading another insurrection
in the German-Namibian war of 1904-1908. Witbooi is known for his deep insight
into the nature of colonialism, which he shared in his voluminous diplomatic
correspondence with other leaders as well as with the colonialists. While one
of his letter-copy books has been held by the NAN since its inception,* other
important fragments of his writings were scattered. Two other letter-copy books,
held by the Overseas Museum in Bremen, were voluntarily returned to Namibia
in 1996.% A fourth book held by a private collector in Germany was repatriated
in 2005 with assistance from the German Embassy and in connection with the
AACRLS Project.>* These documents had been nothing but war memorabilia
in their German exile. Now they are re-united with the other Hendrik Witbooi
Papers at the NAN, inscribed on UNESCO’s Memory of the Word list,* have been

31 Gross 2018.

32 NAN: A.0002.

33 NAN: A.0650.

34 NAN: AACRLS.117.

35 http://www.unesco.org/new/en/communication-and-information/memory-of-the-world/register/
full-list-of-registered-heritage/registered-heritage-page-5/letter-journals-of-hendrik-witbooi/
In this context it is worth mentioning that the only other Namibian item on the Memory of the
World list, the John Marshall Ju/’hoan Bushman Film and Video Collection, has been submitted by
the United States of America and is held outside Namibia by the Smithsonian Institution.

78


http://www.unesco.org/new/en/communication-and-information/memory-of-the-world/register/full-list-of-registered-heritage/registered-heritage-page-5/letter-journals-of-hendrik-witbooi/
http://www.unesco.org/new/en/communication-and-information/memory-of-the-world/register/full-list-of-registered-heritage/registered-heritage-page-5/letter-journals-of-hendrik-witbooi/

Ellen Ndeshi Nambhila | Accessing archives - Shared responsibilities

digitised, transcribed, and are open for research on  The trans al
this important anticolonial hero of whom only selected  tyrnis ac vting
writings have previously been published in original text  gimultan with
and in translations to English, German, and recently also the di g it and
to French.* ")
. . Itis no cc nce.
The reservations to this success story are that ,

. . . . Source d tion
financial challenges, bureaucratic hurdles and technical h d
problems combined have yet prevented the NAN from ?S tr('m : ’ .
making the digital version of these documents of world historiar ctice
significance freely available on the internet, due to the N ways t cilitate
lack of an internet presence. It is to be hoped that this ~ border-c g
anomaly will be overcome soon. research ticular.

36 Witbooi 1929, 1982, 1984, 1989, 1995, 2011.

REFERENCES

Archives

ELCRN (Evangelical Lutheran Church in the Republic of Namibia)
X 15.121. Ryksboek of Bethanie
BA Berlin (Bundesarchiv Berlin)
Bestand R1001. Reichskolonialamt
Bestand R1002. Behorden des deutsch-siidwestafrikanischen Schutzgebiets
NAN (National Archives of Namibia)
Government records
ARG Archives of the Archives
ARG [1] 1. Establishment of Archives Depot. (1919-1956)
ARG [2] 4/2/8. Oorplasing van dokumente en publikasies van Regeringskantore na Argief:
Militere Afdeling. (1954-1954)
SAG South African Administrator-General (repatriated)
KCA Commissioner Eastern Caprivi (repatriated)
TWB Village Management Board and Town Clerk Walvis Bay (repatriated)
LWA Magistrate and Bantu Affairs Commissioner Walvis Bay (repatriated)
Private Accessions (including copies from other archives)
A.0219. Vaderlike Wette of Rehoboth
A.0509. Cape Archives Copies
A.o570. IDAF International Defence and Aid Fund, London
A.0665. ECSA Episcopal Churchpeople for a Free Southern Africa, New York
A.0668. NCCT Namibia Churches Communications Trust, London
A.0767. Cape Archives Documents
A.1050. Elizabeth Landis Collection, New York
AACRLS.048. Office of the United Nations Commissioner for Namibia
AACRLS.066. KZA Komité Zuidelijk Africa, Amsterdam
AACRLS.071. Reichskolonialamt microfilm
AACRLS.093. Zeraua Day Memorial 2007
AACRLS.096. Randolph Vigne Collection, London
AACRLS.257 War of 1904-1908, Cape material

79



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

Bibliography

Bajpai, A., Suski, T. & Heymann, J. 2016. ‘Tracing
India in German archives: Entangled posts
in the age of digital humanities’. Siidasien-
Chronik — South Asia Chronicle 6 (2016):
289-314.

Bley, H. 1968. Kolonialherrschaft und
Sozialstruktur in Deutsch-Siidwestafrika
1894-1914. Hamburg: Leibniz Verlag. (English
translation: South-West Africa under German
rule 1894-1914. London: Heinemann, 1971.)

Devantier, S.U. 2008. ‘Das Heeresarchiv
Potsdam’. Archivar 61 (4): 361-369.

Drechsler, H. 1966. Siidwestafrika unter
deutscher Kolonialherrschaft : der Kampf
der Herero und Nama gegen den deutschen
Imperialismus (1884-1915). Berlin: Akademie-
Verlag. (English translation: Let us die
fighting. London: Zed Press, 1980.)

Dugard, J. 1973. The South West Africa/Namibia
dispute : Documents and scholarly writings
on the controversy between South Africa and
the United Nations. Berkeley: University of
California Press.

Gross, D.A. 2018. ‘The troubling origins of the
skeletons in a New York Museum. Thousands
of Herero people died in a genocide. Why are
Herero skulls in the American Museum of
Natural History?’ The New Yorker, 24 January
2018 issue.

Ketelaar, E. 2017. ‘Foreword’. In J. Lowry (ed.),
Displaced Archives. Abingdon & New York:
Routledge, p. viii-ix.

Kruger, G.P. 1960. Outjo 1885 tot 1960:
geskiedenis en ontwikkeling van Outjo.

Outjo: self-published.

Nambhila, E.N. 2015. ‘Archives of Anti-Colonial
Resistance and the Liberation Struggle
(AACRLS) : An integrated programme to fill
the colonial gaps in the archival record of
Namibia’. Journal for Studies in Humanities and
Social Sciences (Windhoek) 4 (1-2): 168-178.

Nambhila, E.N. 2017. ‘Little research value’:
African estate records and colonial gaps in
a post-colonial national archive.

Basel: Basler Afrika Bibliographien.

Putnam, L. 2016. ‘The transnational and the
text-searchable: digitized sources and the
shadows they cast’. American Historical
Review 121 (2): 377-402.

Witbooi, H. 1929. Die dagboek van Hendrik
Witbooi, Kaptein van die Witbooi-Hottentotte,
1884-1905, bewerk na die oorspronklike
dokumente in die Regeringsargief, Windhoek.
Cape Town: Van Rebeeck Society.

Witbooi, H. 1982. Afrika den Afrikanern!
Aufzeichnungen eines Nama-Hduptlings
aus der Zeit der deutschen Eroberung
Siidwestafrikas 1884-1894. W. Reinhardt
(ed.). Berlin: Dietz.

Witbooi, H. 1984. Nama/Namibia: diary and
letters of Nama chief Hendrik Witbooi,
1884-1894. G.M. Gugelberger (ed.).

Boston: Boston University.

Witbooi, H. 1989. The Hendrik Witbooi Papers.
Translated by A. Heywood & E. Maadorp.
Windhoek: National Archives of Namibia.

Witbooi, H. 1995. The Hendrik Witbooi Papers.
Translated by A. Heywood & E. Maadorp.
Revised and expanded edition. Windhoek:
National Archives of Namibia.

Witbooi, H. 2011. ‘Votre paix sera la mort de
ma nation’. Lettres de guerre d’Hendrik
Witbooi, capitaine du Grand Namaqualand.
Translated by D. Bellec. Paris: Editions
Le passager clandestin.



Congo history - Congo protest

Herbert F. Weiss?

This essay will include a great deal of conjecture. It will indulge in that
dangerous game of trying to analyze the ‘if’ in history. Also, although I am a
political scientist, with the passage of time - a lot of time — I see that I have
become an historian. With these caveats, I hope to shed some light on the
history of opposition, mainly violent or potentially violent opposition, in the
Democratic Republic of Congo.

I am definitely not an expert on the pre-colonial history of Central Africa,
and yet I think it worthwhile to point to two generally accepted historic
characteristics that may still have some relevance today.

First, what was the nature of opposition within the structured, larger,
central African societies during the pre-colonial era? It was frequently marked
by secession, fracture and departure. Groups would split and dissenting leaders
would depart with their followers and establish themselves as autonomous
communities in new locations. This phenomenon was made possible by the
existence of underpopulated land and, of course, weaker, less structured
neighbours often belonging to small-scale chieftaincies. The effect of these
departures was a reduction of persistent opposition. Currently, thousands of
Africans - including Congolese — leave their homeland for political, economic
or personal reasons. If they chose not to leave or if it was impossible for them
to leave, would the nature of opposition in Africa be different? Would these
often young men be more available for opposition — even violent, revolutionary,
opposition?

1 Professor Emeritus of Political Science, City University of New York.

81



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

The second pre-colonial influence is the lasting impact of Western
incursions and the slave trade along the coast, as in West Africa. It destroyed
the Kongo Empire, but it affected much more. For instance, the growth of
Chokwe power in the 19th century is the result of their commercial contacts
with the coast that was controlled by Portugal. Their acquisition of wealth
and arms in turn resulted in their expansion and persecution of the Pende
who fled northward from their original homeland in Angola into what is today
Kwilu and Kasai Provinces of Congo. In other words, the impact of European
incursions changed the balance of power between different African societies.
Inter-ethnic antagonisms emerged, with some having reverberations up to the
present. The impact was not limited to the coastal areas but penetrated deep
into Central Africa.

During the colonial period there were many instances of resistance and
opposition. One may ask why they were so ineffective. The answer is not only
in the superior weapons available to all the colonial regimes, but also in the
ethnic boundaries that consistently limited the ability to mobilize support for
uprisings against colonial rule. An excellent example of this is the Pende Revolt
of 1931 that I have studied. While it is true that a few non-Pende joined this
initially successful uprising against white rule and indeed any white presence,
the geographic range of the revolt did not even come close to covering the
whole Kwilu Province (78,219 km?). In the end, a very inefficient repression
was nonetheless successful in ending this uprising just months after it began.
And, of course, the repression was merciless; it included orders that no
prisoners were to be taken until the body parts of a murdered colonial official
were returned. During the Kwilu Rebellion (1963-1968) the memory of the 1931
defeat, and consequences, was still alive and a local chief who warned against
taking up arms referring to this cruel repression was executed for undermining
revolutionary mobilization.

Probably the most frequent form of anti-colonial protest during this period
was what the Belgian Administration called ‘politico-religious’ movements.
There were literally hundreds of them during the years of colonial rule.
While most were limited to a particular ethnic group, some were successful
in breaking out of ethnic and/or geographic restraints. Some were strictly
traditional, others synchronized traditional and Christian beliefs. Some
abjured the use of violence whereas others — as for instance the Pende Revolt -
combined a religious ideology with the use of arms. None managed to modify,
or have a serious impact on the nature of Belgian colonial rule.

Another example of ethnic boundaries undermining opposition is linked
to the independence struggle. It was the sense of betrayal that the Bakongo
people felt when they followed the ABAKO call for an anti-colonial boycott of

82



Herbert F. Weiss | Congo history - Congo protest

the December 1959 election and Belgian Administration services and almost
no other group or party followed their example.
Colonial power was completely dominant until the post-World War II period.
At this point, two developments changed the balance of power between Europe
and its colonial possessions; Europe was weaker than it had been before the
war and the democratic metropoles were internally divided over colonial policy
with some social democratic and Christian democratic parties leaning towards
eventually granting independence to their colonies. The process started with
the Labour Party in the United Kingdom granting independence to India and
Pakistan. France was more reluctant and paid the heavy price of unsuccessful
wars in Indochina and Algeria. In the end, however, de Gaulle offered
independence to all of France’s possessions in sub-Saharan Africa. This was
not a capitulation because by granting independence ‘easily’ France expected
moderate pro-French leaders to emerge. That, with one or two exceptions, is
exactly what happened. Significantly, the non-democratic colonial powers
— Portugal and the white settler areas of southern Africa — resisted either
independence or democratic reforms. This led to costly, violent struggles by
Africans that ultimately succeeded. In the case of Portugal, in addition, this
led to a revolutionary change in the metropole itself.

It is important to recall that these developments were taking place while
the Cold War dominated international relations. The possibility that the Soviet
Union could benefit from nationalist forces battling colonial regimes gave
strong impetus to the colonial powers — and the US - to come to terms with
the independence struggles. Overall, this ‘danger’, from a Western perspective,
was avoided. Almost all of Africa remained in the Western sphere of influence.

The pressure for independence came relatively late to the Belgian Congo.
One can date the beginning of a real independence struggle to the Leopoldville
riots’ of January 1959 — more realistically the Leopoldville insurrection.
18 months later it was all over — independence attained on June 30, 1960.
Why was the process so fast and what effect did this speed have? To answer
one must go back to the core characteristics of Belgian colonial policy. It has
been described as paternalistic, but that does not tell the whole story. When
compared with the British and French systems, what stands out is the absence
of an African elite with some power and prestige that was incorporated into the
colonial system. Traditional leaders saw their influence and prestige reduced
when compared to the British system of indirect rule. ‘Modern’ elites of real
consequence simply did not exist under Belgian rule, unlike in the French
system. In Brazzaville a black man born in French Guiana — Félix Eboué — was
Governor General of all of French Equatorial Africa; in the Belgian Congo there
was not even a single Territorial Administrator who was Congolese! There was

3

83



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

one major exception to this oversimplified description. The Catholic Church did
give real power and prestige to the Congolese clergy. However, this clergy was
disciplined to stick to religious matters. In short, by the end of the 1950s, Congo
possessed a sizeable intellectual class but it was entirely made up of clergy or
men educated in seminaries who did not become priests. Significantly, many
of the early political leaders had been educated in seminaries. This absence
of a secular elite that could be looked up to resulted in a system that was more
humiliating to the Congolese people than either the French or the British
colonial systems.

I am now going to digress and recount a personal story — my introduction to
Belgium and the Belgian Congo in autumn of 1959. I had joined a project at the
Center for International Studies of the Massachusetts Institute of Technology
(MIT). There were, in addition to me, two economists and another political
scientist attached to this project. We were supposed to study economic and
political developments in Nigeria, Guinea, Belgian Congo and the Rhodesias.
Less than a month before we were all supposed to leave for Africa the head of
this project discovered that the political scientist who was supposed to study
the Belgian Congo only knew high school French. As a result, our assignments
were changed, and I suddenly found myself assigned the job of writing a book
about the independence struggle in Congo — a country about which I knew
next to nothing. My studies on Africa had concentrated on the Sudan and
West Africa.

In Brussels, I was immensely lucky that the Centre de recherche et
d’information socio-politiques (CRISP) almost immediately accepted me as a
member of their informal group of Congo experts. It was an association which
helped me enormously and whose methodology I not only greatly admired
but attempted to emulate — alas unsuccessfully — at Columbia University.
But, more relevant to this discussion, the Director of the Institute at MIT had
welcomed Belgian economist Albert Kervyn de Lettenhove to MIT some time
earlier, and wrote him a long letter introducing me that described me as ‘a
young man but responsible and balanced and I think can be counted upon to
behave himself well’. The baron was unbelievably generous and organized
a dinner at his home for close to twenty persons who turned out to be the
leading Belgian policy makers — governmental, banking, media — on Congo.
This dinner occurred at an important junction — end of November 1959 — for
Congo. Belgium had scheduled local elections for December 1959. Kasavubu,
President of the Bakongo party, ABAKO, demanded a ‘round table’ conference
on the future of Congo. When he did not get the commitments he asked for, he
decided to boycott the elections. The ABAKO was at this point the avant garde
of Congolese protest.

84



Herbert F. Weiss | Congo history - Congo protest

Much of the evening was spent discussing what could be done about
Kasavubu’s decision. I got the impression that the elections were viewed as
the first step in a very gradual process of power devolution to the Congolese
but, at the same time, they were meant to deflate ABAKO radicalism. One of
the participants — I think he was the chef de cabinet of the Minister of Colonial
Affairs — let us in on a secret! The date for registering as a candidate would, in
the last minute, be pushed forward by a few days thus giving Kasavubu a moral
victory and at the same time allowing him to participate in the election. It was
widely agreed that he really wanted to be, indeed needed to be, a candidate.
At this point I am afraid I betrayed my introduction and did not ‘behave’ well.
I had been silent — for good reason — during the animated discussion, but now
piped up and said, ‘I think Kasavubu will maintain his boycott order despite
your decision to extend the date when one can register
as a candidate’. I was 29. I looked like a 22-year-old. No  When | ¢
one had ever heard of me. F. Grevisse, a former District Leopolo
Commissioner then working for Union maniére said that  \yeeks |
I was ‘completely unreasonable’ and we argued back

econom
and forth. I think everyone left the evening thinking in forme
that the Americans had sent a young fool with absurd ,
. . , Belgian
ideas to study ‘their Congo’.

contact

But Kasavubu remained obstinate and achieved
almost 100% support for his boycott order among the M€ asd
Bakongo and three months later he had his ‘round tablee Not goo
conference — even using his very terminology!

There was a sequel to the evening. When I arrived in Leopoldville a few
weeks later, my MIT economist colleague informed me that the Belgians he was
in contact with identified me as a CIA agent. Not good news. Several months
later my friend Hugues Leclercq — a well-connected Belgian economist at
Lovanium University — explained why they all assumed this association — for
the record, completely false. ‘A young nobody like this Weiss could obviously
not have analyzed the situation correctly all on his own, he must have been
informed by his organization, by his ‘réseau’, and that means the Americans
have infiltrated Congo way beyond what anyone in Belgium ever suspected!’

Why had I - in my total ignorance of Congolese politics — guessed correctly?
I simply applied what I had learned studying West African and Sudanese
nationalism. At the beginning, the ‘charismatic’ leaders — then I put Kasavubu
in that category — of these movements needed to show themselves to be hard,
non-compromising, opponents of colonial rule. Local elections and a Belgian-
designed road to slow emancipation was not going to solidify Kasavubu’s
leadership or satisfy his followers. They had been mobilized around the
promise of ‘immediate independence’. Hence, he had to stand his ground.

85

w
VIIT
igue
tthe
in
ntified
1t.



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

Why did the initially timid calls for independence in Congo result in
such a rush toward a full transfer of sovereignty and what impact did that
speed produce? First, there was the Belgian concern that the situation could
become violent, with Algeria as the feared example lurking in the background.
There was some reason to fear this. The Belgian body politic did not want to
send troops to Congo so violent challenges would have been difficult to deal
with. Second, there was the collapse of local administration especially in the
Bas-Congo area. The ABAKO was successfully applying techniques of non-
violent resistance to the entire area between Kinshasa and the Atlantic. Not
only was the December 1959 election boycotted but administrative offices,
government tribunals, official markets, even inoculation services were all
also boycotted. ABAKO established parallel governance for many of these
functions. This led two astonishingly brave and honest Belgian territorial
administrators to publicly state that they no longer had the power to govern
and that the ABAKO better take up that responsibility. The boycotts extended

eastward into the Kwilu area where the dominant party,
Why n itially the Parti solidaire africain (PSA), was in close alliance
alls for with the ABAKO. Third, the speed prevented Congolese

inde p »in the nationalists from sorting out their differences and
Cong insuch coalescing into a single movement — as had been the
case in many West African countries. This weakened
aru dafull . .

, the independence struggle and had dire consequences

transfe eignty . . . .
. immediately after independence was achieved. Fourth,
and v actdid  gome Belgian leaders dealing with decolonization
that : duce? appear to have believed that they were applying de

Gaulle’s formula of agreeing to an ‘easy’ transition
in exchange for moderate African leaders emerging to lead the country after
independence was achieved. In support of that policy, they helped create a very
moderate Congolese party, the Parti national du Progrés (PNP). But the elections
of May 1960 proved this policy to be a total failure as the more radical parties
won major victories. Fifth, it meant that for the Administration in Congo and for
the army, the Force publique, there was almost no preparation for the changes
that independence would bring. Sixth, the Congolese independence struggle
avoided substantial violence — unlike some other African independence
struggles, for instance, neighbouring Angola.

So why did the de Gaulle formula work for France and not for Belgium? First
and foremost, because the masses were — once free to express themselves —
extremely angry at the colonial system. And this is where the near decapitation
of traditional leaders and the lack of their replacement with prestige bearing

‘modern’ leaders was critical. The French and the British had African
intermediaries who remained their allies and had a lot of influence over both

86



Herbert F. Weiss | Congo history - Congo protest

urban and rural Africans. This extended through the independence struggles.
The Belgians had very few traditional leaders who could exert control over
the Congolese masses. This was lost to the political party leaders. But even
they — the radical nationalists who won the 1960 election — found that their
followers were often more radical than they were. No ABAKO leader ever gave
an order to boycott inoculation programs — yet that is exactly what happened
and when it happened they were forced to say ‘amen’. To put it simply, the
leaders wanted an immediate Africanization of the government and its local
services — the masses they led wanted the system destroyed. There was one
more important factor; while then as now, urban protesters could be controlled
relatively easily, then as now, rural protest was far harder to control. Therefore,
it was the mobilization of rural masses that defeated Belgian colonial rule and
that is what I have called ‘rural radicalism’.

The May 1960 elections reflected the above analysis. Radical parties
overwhelmed the PNP. But the elections revealed important factors that have
remained in Congo up to the present. First, the lightning speed at which
mobilization occurred. Second, the Congolese, both urban and rural, took
the right to vote very seriously and manifested an electoral behaviour — even
in that first experience with voting for most of them — that was realistic and
sophisticated.

Lumumba was the great victor of the May 1960 elections. His party, the
Mouvement national congolais/Lumumba (MNC/L), won a plurality of the seats
in the National Assembly. He had been among the earliest leaders demanding
independence. However, it was the civil disobedience campaign organized by
the ABAKO that was the key element that brought Belgium to the negotiations at
the Brussels Round Table Conference. Lumumba was in jail during the critical
months of November 1959 to January 1960. The Congolese delegates at the
Round Table Conference insisted that Lumumba had to be freed and allowed
to join them. So, he was able to participate.

It remains an unanswered question — at least for me — why Belgians had
such a deeply-felt antagonism toward Lumumba. When he returned from
Brussels to Stanleyville (now Kisangani), Governor Leroy of Oriental Province
was so infuriated that he picked up a revolver with the intention of shooting
him — he was stopped by his wife!

It is an even greater question, why the Eisenhower Administration was
so deeply antagonistic toward Lumumba. In the face of Belgian moves to
undermine him, Lumumba did everything in his power to befriend the US.
The first such decision, by the Lumumba Government, on 12 July 1960 after
the Force publique mutiny, was a formal request to the US to send 3,000 US
troops to Congo to help restore order (CRISP Tome II 1960: 542-543). The request
was rejected.

87



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

An American financier, L. Edgar Detweiler, appeared in Leopoldville in June
1960 and succeeded in opening negotiations with the Lumumba Government.
This resulted in a ‘convention’ (three pages long) giving a newly created
company — Congo International Management Corporation, with Detweiler as
President — the right to ‘finance, manage, and exploit the mineral, petroleum
and hydro-electric resources [of Congo] and especially the Inga Project’ (CRISP
Tome II 1960: 648-650). Detweiler accompanied Lumumba to New York. The US
Embassy considered Detweiler to be a crook, but that clearly did not detract
from the signals Lumumba was attempting to send to the US.

Despite these and other signals, the US followed Belgium’s anti-Lumumba
lead and quickly came to view him as a potential Castro in Central Africa. Later,
in the summer of 1960, the Eisenhower Administration/CIA drew up a plan to
assassinate him. It never got very far — the poison was poured into the Congo
River! Lumumba was however murdered a few months later in Katanga days
before the new US president John F. Kennedy was inaugurated.

A great deal has been written and analyzed about Lumumba’s assassination. I
propose to focus on several different but connected factors:

First, I want to look at his relationship with UN Secretary-General Dag
Hammarskjold. They came to a sharp disagreement over the policy that the
UN should follow regarding Katanga secession. This disagreement was very
costly for Lumumba. Lumumba claimed that it was the UN’s obligation to use
its troops in Congo to end Katanga secession. Hammarskjold rejected the use
of troops and believed he would be able to reunite Congo through negotiations.
Both men lost their lives at least in part over this policy issue, but analytically
Lumumba turned out to be right. In the end, the UN had to use its troops to
reunite Congo.

Second, was there a connection between the date of Lumumba’s murder
and the inauguration of John Kennedy? There is considerable evidence that
Kennedy would have changed US policy in favor of a parliamentary solution
to the Congo crisis. Since Lumumba had the support of a majority there this
would probably have re-established him as sitting Prime Minister. The plan
would have threatened the very life of the Congolese personalities involved
in the September 1960 Mobutu coup against Lumumba. They therefore had a
realistic fear of such a development occurring. Was that fear enough to seal
Lumumba’s fate?

Third, the murder of Lumumba did not end there. His political supporters

— some were ministers in his government — were pursued and persecuted.
Several were killed, others fled. It amounted to a purge of Lumumbists even
though a few months earlier they had won a democratic election.

88



Herbert F. Weiss | Congo history - Congo protest

These Lumumbists were the very men who returned to mobilize and lead the
Congo rebellions that started in 1963-1964. This again occurred with lightning
speed and over 50% of the country fell under revolutionary control in a matter
of months. First, the rebellions, only three years after independence, strongly
suggest that the independence struggle could have become violent were it not
for the agreement at the Brussels Round Table Conference to grant immediate
independence. Second, the rebellions naturally elicited substantial counter-
mobilization by the government, but without very heavy foreign support
government forces would have lost the whole country. The key point, however, is
that without the purge of Lumumbists it is very doubtful that a massive, rurally-
based revolutionary movement would have emerged. It was the most widespread,
violent opposition movement by the Congolese in Congo’s entire history.

The internal dynamics of the rebellions are also of interest. Although the top
leaders of the rebellions had also been leaders of the independence struggle, the
lower leadership was completely new. What happened to the lower leadership of
the independence parties? Apparently, they left the rural environment — which
had made them leaders — and migrated to the towns and cities.

Of course, the Cold War overshadowed everything. The revolutionary
leadership, facing intense Western antagonism and military involvement,
sought support from the Soviets and the Chinese. Materially they received
very little, but ideologically the influences on the rebellions were substantial.
Oversimplifying, the Kwilu Rebellion led by P. Mulele had Maoist tendencies
while the Eastern rebellion had Soviet ones. It took substantial foreign support
including white mercenaries, the US military and other Western forces to
suppress the rebellions. B. Verhaegen, the best-informed analyst of the Congo
at the time, estimated that the rebellions and their repression cost the lives of
around one million Congolese.

The rebellions were virtually unique in post-independence Africa. Nowhere
else did a massive anti-government uprising occur only three years after
independence. As noted, the cost was immense. I believe it would not have
occurred if the Lumumbists had not been purged because despite the mass
disappointment with the fruits of independence, leaders were required to
produce a revolution.

In the decades that followed, revolutionary pre-conditions did certainly
exist but they did not produce a revolutionary movement. I believe this is
due to the impact that a lost revolution has upon a people and their culture.
It is extraordinary that after a successful mass mobilization in 1959-1960 in
support of independence and an even deeper mass mobilization in support
of the rebellions in 1963-1968, there was no massive, revolutionary, anti-
government mobilization for over 30 years. However, the Mobutu regime

89



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

did not survive more than thirty years without any attempts to overthrow it
through use of violent means. In 1977 and 1978 former Katanga Gendarmerie
‘Tigers’ based in Angola returned to Congo using arms and did succeed in
penetrating substantial parts of south Katanga. But, despite having modified
their secessionist ideology, they found only very local allies. Laurent Kabila,
who headed a small, militarized redoubt of anti-Mobutu supporters in South
Kivu did not join this fight against Mobutu. No mass revolution resulted and
with the usual foreign military support, Mobutu was rapidly able to defeat them.

Some political elites bravely created parties/movements opposed to the
Mobutu dictatorship. The most important was the Union pour la Démocratie et
le Progreés social (UDPS) — an opposition party committed to non-violence — that
was able to gain substantial support in surprisingly broad arenas, but for most
of the 30-plus years of the Mobutu dictatorship it was the regime that mobilized
both the urban and rural masses, not the opposition. This was done through
the Mouvement populaire de la Révolution (MPR) that obviously controlled vast
resources that the opposition did not possess.

Mobutu led a very corrupt dictatorship that over time lost most of its popular
support. This was coupled with the loss of Western, especially US, support
when the Cold War ended. Yet, despite these losses, the regime held on. It took
a foreign invasion by Rwanda, Uganda and Angola to defeat it. The invading
powers did help to create a ‘Congolese liberation movement’, but that movement,
the Alliance des Forces démocratiques pour la Libération du Congo (AFDL) was
only an adjunct to the invasion. Nonetheless, the AFDL led by Laurent Kabila
was the great beneficiary of the invasion. The fall of Kinshasa in 1997 ended
the First Congo War. There were two more.

The history of what followed is well-known. The Second Congo War was
also the first African continental war. It involved the armies of Angola, Rwanda,
Uganda, Zimbabwe, Namibia, Burundi, Sudan, Chad, just to mention the
most important ones. But despite cease fire agreements between Kinshasa
and the main rebel groups — the Mouvement de Libération du Congo (MLC),
the Rassemblement congolais pour la Démocratie/Goma (RCD/Goma), the
Rassemblement congolais pour la Démocratie/ML (RCD/ML) — Kinshasa
undermined its principal opponents by supporting militia groups — the Mai-
Mai and the Rwandan Hutu FDLR - within their territories. This, and other
factors, led to a Third Congo War largely in the east made up of militia groups
that fought the rebel governments and their foreign — Rwanda and Uganda -
supporters. But today they continue to fight, either against the central and
provincial governments or simply to control territory or each other. In addition,
similarly to what happened during the final years of the Mobutu regime, foreign
militia are using Congo territory to pursue their various goals.

90



Herbert F. Weiss | Congo history - Congo protest

In other words, the reunification of the country in

2003 in no way ended massive, continuing violence. The reur n Of
On the contrary, militia violence has spread to other the cour 003
parts of the country, to Katanga, to Kasai and to the in no wc |
Bas-Congo region. There are now approximately massive uing

200 identified militia groups. How does this condition  vjolence
compare with the previous violent or potentially violent  contrar

uprisings? First, the extreme localism of the present violence read
mO\{ements must be emphasized. Unlike the perlo'd of to other ft he
the independence struggle and the Congo Rebellions,
i country, nga,
these militia groups have no common goal, no common ) h
ideology and no common institutional structure. Some to Kasal t €
Bas-Co jon,

defend local populations and some criminally exploit
them, but if they have links with the world outside their
narrow parameters, they are purely opportunistic and tend to be with powerful
politicians. Second, they can be viewed as protest movements because they
respond to local needs or opportunities and to the failure of the state to fulfill,
even minimally, its responsibilities. So, they are somewhat like conditions of
protest during the colonial era — they possess more advanced armaments but
not much broader perspectives or connections with each other.

Conclusion

I return to the dangerous ‘if’ in history. Congo offers many enticing ones.

If the Catholic Church had acted in the late 1950s and early 1960s as it
does now, namely as a Congolese — not missionary-led — activist political
participant in the life and the politics of the country, Congo’s independence
struggle and the period immediately thereafter could have had a better chance
of overcoming the problems of the transition from colonial rule.

If Belgium had held on in Congo for a little longer — two to three years —
would that have produced violence? Probably, but I doubt that it would have
been massive or unmanageable. Would the time gained have allowed the many
political parties to rationalize their relationships or even unify, would it have
prevented the Force publique mutiny, would it have allowed a reasonable
transfer of bureaucratic and military responsibilities? Quite possibly.

If the US had not blindly followed Belgium’s lead regarding Lumumba,
would the post-independence period have been easier and more typical of
African transfers of power? Would it have deprived the rural masses, who were
clearly available for revolutionary mobilization, from obtaining ready-made

91



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

leaders? As with other African post-independence situations, socio-economic
decline would not have sufficed to produce a revolution.

If Kennedy had been President of the US instead of Eisenhower in 1960
would the CIA-backed Mobutu coup of September 1960 have taken place? If
not, would the continuation of the Lumumba-headed government of national
union have been possible? Very probably, yes.

Today, many rural areas of Congo are rife with militia domination and
violence. As noted, there are close to 200 identified militia groups not only in
the east but in a growing number of provinces. Will the Central Government
under President Tshisekedi succeed in dismantling them, will it succeed in
mobilizing them, will they become the core of a new revolutionary upheaval
with a national ideology and structure or will the present unresolved situation
fester on with rural Congolese continuing to pay a terribly heavy price?

92



CONTESTATIONS POLITIQUES EN RDC

Hier, c’etait le Blanc qui me faisait peur,
aujourd’hui, c’est le président

Jean Omasombo Tshonda?

C’est en République démocratique du Congo (RDC), au lendemain de
I’accession du pays a 'indépendance le 30 juin 1960, que se déploya la
premiére grande intervention des troupes des Nations unies dans le monde.
Une nouvelle action, qui dure depuis prés de deux décennies, est toujours
en cours aujourd’hui pour protéger I'unité du pays, menacée depuis la fin du
régime Mobutu en 1997. Ce chaos postcolonial observé de maniére récurrente
n’est cependant pas la conséquence de la fin d’une colonisation qui avait créé
un Etat dont Léopold II était devenu le souverain propriétairez. Il est plutot
la prolongation de la trop lourde présence coloniale dont avaient souffert les
Noirs. Jamais il n’y eut d’accord de soumission : le parcours colonial fut en effet
jalonné de mouvements de contestation. Point n’est besoin de faire ’'inventaire
de ces événements ; cela nécessiterait d’interroger ’histoire du Congo, dont
I’écriture souffre encore de nombreuses lacunes. La propagande coloniale
y occupe encore une place importante. Baudouin 1, « roi des Belges et des
Congolais », disait lors de sa tournée de 1955 : « Belgique et Congo ne forment
qu’une nation ». Pourtant, on ne connaissait pas vraiment le Congo, du moins
ce qui s’y passait.

1 Politologue, chercheur au service Histoire et Politique du Musée royal de ’Afrique centrale et
professeur a I’'Université de Kinshasa.

2 Sans Léopold II, dit Stengers, il n’y aurait pas eu de Congo dans sa forme historique. Laction
du souverain belge, précise Jean-Luc Vellut, bénéficia d’appuis en Belgique, en Europe, aux
Etats-Unis et méme en Afrique (Vellut 1999 : 489).

93



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

Selon J. Gérard-Libois, « [...] il n’a pas été question plus de deux fois du
probléme politique congolais au niveau du conseil des ministres a Bruxelles
entre 1950 et 1958 ». Quant a R. Scheyven, il écrivait : « M. Spaak est allé au
Congo en 1956. Voila un homme qui a été Premier ministre combien de fois,
qui avait été souvent aux Affaires étrangeres. Il avait attendu 1954 avant
d’aller a Léopoldville. Quant a M. Eyskens, le Premier ministre [...], c’est le
jour de I'indépendance, en 1960, qu’il a pour la premiére fois mis les pieds a
Léopoldville. C’était le cas aussi pour M. Vanaudenhove, président du Parti
libéral. Non, les milieux politiques de Bruxelles n’étaient pas au courant de ce
qui se passait en Afrique belge » (De Vos 1975 : 10-11).

Les relents du passé colonial se ressentaient encore a la fin de la domination
européenne, voire aprés 'Indépendance. Fait révélateur de la fébrilité d’un
pouvoir construit sur la violence? et d’'un manque chronique de perspective
politique, en 1959, 'idée d’un secours de I’'ONU fut envisagée lorsque tout
présageait la débacle. Pourtant, le dernier chef de la Force publique, Emile
Janssens, rendait ’ONU responsable de la perte du Congo par la Belgique :
«[...] 1a création de ’ONU [en 1948] et, quatre mois apreés, la signature de la
Charte coloniale, a laquelle la Belgique souscrit, et qui porte trés mal son nom,
puisqu’elle est par essence anticoloniale. Dés ce moment, la Belgique s’associe
a la perte de sa colonie » (De Vos 1975 : 10).

Certains, dont Jean Stengers, jugérent une telle affirmation exagérée
(cf. De Vos 1975 : 10). On apprécie mieux sa pertinence lorsque 1’on se projette
dans le présent. Les coloniaux Pierre Ryckmans et Fernand Van Langenhove
défendirent la thése officielle de la Belgique selon laquelle ’'ONU n’avait aucun
droit de regard sur la politique coloniale; le cas du Ruanda-Urundi étant
différent, car ces deux territoires étaient sous-tutelle de ’ONU. Cette lecon
du passé rappelle le discours de Joseph Kabila qui brandit la souveraineté du
Congo dés que I'on critique sa gestion intérieure. C’était déja le cas sous Mobutu,
dont le pouvoir survécut grace a 'impressionnant tissu de relations qu’il avait
développé, d’une part avec « ses amis étrangers », qu’il sut «soigner», sur
lesquels il veilla et a qui il resta fidéle ; d’autre part, avec ses alliés et autres
acteurs locaux qu’il sut persuader, intégrer et dominer. Le changement de
pouvoir devint inéluctable lorsque ces liens se distendirent, et non parce que
les élections ou la volonté populaire en auraient décidé. Qu’il s’agisse de la
présence coloniale, de 'avénement de Mobutu ou de celui des Kabila pére et fils,
le trait caractéristique du pouvoir en RDC a été, a chaque fois, son manque de
légitimité au point de départ. Il a toujours découlé de situations du fait accompli

3 La Force publique était un instrument essentiel pour ’établissement de la colonisation. C’est d’elle,
en juillet 1960, que partit pourtant 'incendie de tout le pays.

94



Jean Omasombo Tshonda | Contestations politiques en RDC

normalisées a posteriorit. Dés lors, au Congo, quelle que soit la clarté des régles
politiques élaborées, I’acteur politique qui parvient a tenir I’Etat ne 1ache plus
son poste de pouvoir, et c’est le pays qui doit s"accommoder de ses exigences.

1. « Bula matari», c’est le pouvoir du Blanc sur le Noir

«Les Noirs n’ont pas demandé notre présence ni nos exactions ; nous les leur avons
imposées a la pointe de nos fusils » (de Béthune 1978 : 60).

Il faut, certes, refuser la caricature de la colonisation. Mais quoi qu’en
disent les apologistes de la thése des traités signés entre « explorateurs »
européens et chefs locaux « indigénes » ou, encore, la traite négriére posée
comme justification de la présence occidentale, c’est par la violence que les
Noirs furent soumis a la colonisation. Plut6t qu’une anecdote, la chicotte
symbolisa I’Etat colonial dés les premiéres années de I’EIC. Elle faisait peur et
le pouvoir moderne installé acquit le triste surnom de Bula matari. A 'origine, il
y eut Porientation prise pour intégrer les populations installées et s’assurer, du
contréle de tout I’espace. Le nouvel Etat moderne entre les mains du seul Blanc
se superposait aux pouvoirs locaux, tous rassemblés en un « Etat indigéne »
uniforme en dessous du premier. Du début a la fin du Congo belge, la gestion
coloniale évacua le domaine politique du champ du Congolais. L’identité du
Congolais, sujet social, se réduisait a une identité collective associée a ’ethnie
et a la communauté (village) percues comme des unités de reproduction
du capital humain. Le village, situé au bas de I’échelle des considérations
sociales, passait pour une sorte de « paturage », de « dépotoir/refouloir »5.
Ce pays n’appartenait plus au Noir. L’autorité coutumiére (le chef) externe et
étrangére au cadre administratif colonial était réduite a I’expression d’une
entité sentinelle (cf. Jewsiewicki 1983). Le décret du 2 mai 1910 lui refusa méme

4 Malgré sa proclamation liée a ’élection du 30 décembre 2018, I'avénement de Félix Tshisekedi
pour succéder a Joseph Kabila n’a pas 6té cette anomalie. Car, s’il y a eu réellement vote, la
victoire proclamée semble étre dictée par le choix voulu du président sortant contrairement a la
décision des votes réellement exprimés par la population.

5 Sous la colonisation, le village était devenu le symbole d’une punition. Ceux qui commettaient des
gaffes étaient renvoyés dans leurs villages d’origine. C’est un lieu stir de domination réguliérement
visité par PAdministrateur de territoire ou son auxiliaire chef de poste blanc ou encore le
missionnaire qui avait déja installé son catéchiste. Trop de regards donc qui faisaient que pour
les Noirs, il était difficile de circuler dans leur « propre village » sans rencontrer un Blanc ou son
représentant indigéne catéchiste, policier, chef local, etc. Tous faisaient preuve d’autorité a ’égard
d’une population soumise a des corvées. En fait, le village africain était transformé en vivier pour
lever I'imp6t, obtenir le quota fixé d’hommes ou des mains-d’ceuvre pour la Force publique ou les
entreprises voire puiser les jeunes filles nubiles afin d’en faire des épouses assujetties pour tous
ces nouveaux citadins.

95



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

le droit de délivrer le « passeport de mutation® » a

Il faut, -efuser , . s
sa propre population. Ce pouvoir revenait a I'agent
la c edela )
p , européen, chef de poste.
colt M M ais Au cours de sa construction, la colonisation
qu disent g, Congo connut des mouvements de contestation
| ogistes  divers adaptés aux conjonctures des différentes
ssedes  époques. Selon les auteurs, il s’agit de « mouvements
trait s entre  derésistance » ou de « révoltes », pendant la phase
« iteurs »  allant de 1885 environ (conférence de Berlin) a la
eure tch efs fin des années 1920, dite « phase de l'occupation/de
Jocau y énes » la conquéte de 1 ?space par 1 EuerpeeTl ». Plver?es
. strophes du poéme « Pleure, O Noir frere bien-
ou, € a traite L . . .
, aimé » de Lumumba évoquent le vécu du colonisé
D
:'P Os‘.ee en ces « temps du caoutchouc rouge » signifiant
comn ication

pour lui « 'esclavage ou la mort ». Puis vinrent les
esence  mouvements de contestation intégrant la logique de

occide ‘est par I’Etat moderne, moyennant des accommodations
lav que les  soucieuses de la présence du colonisé. En adoptant
Noirs f yumis @  le christianisme, Simon Kimbangu introduisit une

isation, interprétation personnelle que le Blanc percut
comme une déviation dangereuse pour son pouvoir.
Les révoltes des soldats de la Force publique et celles des ouvriers des entreprises,
réfractaires a ’ordre humiliant de la hiérarchie coloniale, sont dignes de mention.
A partir de la Deuxiéme Guerre mondiale, la contestation se manifesta
davantage dans les centres et les sites industriels. Une petite élite exigeant
des avantages sociaux proches de ceux de I’Européen naquit. S’éloigner
du monde du musenzi et de son village devint une réclamation incessante.
Méme le Manifeste Conscience africaine, paru en juillet 1956, insistait sur la
nécessaire acquisition de la civilisation européenne par le Noir. Mais tous
les espoirs furent décus, tant I’Européen tenait a son statut racial, garantie
de sa domination. Ainsi, Thomas Kanza, qui revint en 1956 de Belgique avec
sa licence en psychopédagogie, ne trouva pas d’emploi au Congo belge ; il
dut retourner en Belgique pour y travailler. Soulignons que les Européens ne
furent pas les seuls a ne pas I'accepter ; les Congolais évolués en firent autant.
Comment comprendre cette attitude ? Dans son ouvrage, Initiation a UAfrique,
paru en 1948, J.-M. Habig dressait ainsi le profil de I'évolué noir :
« Le colonisateur belge percevait les Congolais évolués comme des individus qui
“forment dans I’ensemble un cadre artificiel trés séparé de la masse, incapable

6 Le passeport de mutation était un document administratif autorisant les Congolais a quitter leur
lieu de résidence villageois pour se rendre en ville pendant plus d’un mois.

96



Jean Omasombo Tshonda | Contestations politiques en RDC

de se fusionner a elle, si ce n’est dans la destruction”. [...] n’ayant pas obtenu
I’élévation pendant toute la période coloniale, I'intelligence de I’évolué organise
plut6t une méthodique veulerie. De sorte que I'on peut dire que 1’évolué fait
partie des intellectuels, mais il ne fait pas partie de I’élite. Ne connaissant que
son moi et toutes les satisfactions qu’il peut en retirer, I’évolué est fatalement
imbu de lui-méme, il porte beau, il est fagoté, mais il est injuste pour les autres,
dominateur, odieux, cynique et toujours tyrannique ! »

Les contestations de la période allant jusqu’aux années 1940 sont dites
« sociales », parce qu’elles portaient sur le refus du monde de I’'indigéne
a toujours obtempérer aux exigences de I’Etat moderne sans obtenir de
récompense conséquente. La gestion coloniale
continuant d’évacuer le domaine politique du champ Cestd’
du Noir, les nouvelles contestations sociales (lifesa  gouUVermn
I'urbanisation lente qui, malgré tout, s’était imposée) Ryckma
débordérent le cadre colonial. Ainsi, lautorité  déclara
commenca a se rallier a I'idée d’associer le Congolais  dy color
a la gestion de I’Etat. C’est d’abord le gouverneur révolus
général Ryckmans qui, en 1946, déclara : « les jours
du colonialisme sont révolus’ ». Son successeur Jungers avertit en 1948 :
« La main tendue trop tard risque d’étre refusée ». Quant a Léon Pétillon, il
rappelait, en 1952, a 'autorité de Bruxelles la nécessité d’associer le colonisé a la
décision politique parce que, disait-il, « I’évolution politique est un phénoméne
inéluctable ».

Mais la création d’une « Communauté belgo-congolaise » annoncée avec
un baréme de salaire unique pour Blancs et Noirs ne vit jamais le jour. Et la
création d’un Conseil colonial a Bruxelles et d’un Conseil de gouvernement
a Léopoldville intégrant quelques Noirs au sein des conseils provinciaux ne
suffit pas. Les villes attendues depuis la fin des années 1940 arrivérent en 1957,
et encore sous une forme édulcorée. La situation de la petite élite noire, dite
« évoluée », tournée en dérision, était déplorable, malgré toutes les médailles
accordées comme signes distinctifs de son intégration dans la civilisation
occidentale. Le vent commenca a souffler avec la création de quelques
journaux « purement » africains, dont Congo, Quinze... qui prirent des positions
nationalistes et eurent une bonne écoute des populations.

Les derniéres années avant I'indépendance du pays méritent qu’on s’y
arréte. Le premier parti politique, 'Union congolaise, fut créé a Elisabethville,

7 Pierre Ryckmans passait pour « un anticolonialiste colonial ». Il n’envisageait pas de mettre un terme
aux liens institutionnels entre le Congo et la Belgique. Il voulait plut6t développer une « colonisation
dans I'intérét du Congo » et non pas une colonisation d’exploitation (De Vos 1975 : 10).

97

eral

n 1946,
urs
sont



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

en 1956, par Antoine Rubbens, un mulatre (né de pére blanc et de mére noire).
La coalition socialistes-libéraux au Gouvernement belge en 1954 injecta dans
le rythme colonial des éléments nouveaux aussitot exploités par les « évolués ».
A la suite du projet Van Bilsen, dit « Plan de 30 ans?® », parut le Manifeste
Conscience africaine en juillet 19569, et, le 23 aotit de la méme année, le Contre-
manifeste de ’Abako exigeant « 'indépendance immédiate ». L'année 1956 fut
un tournant et le seuil vers la politisation, moment dont le pére jésuite Van
Wing rend compte par la phrase lapidaire : « Le Congo déraille ».
« Les Congolais, a ce moment-la, ont acquis le sentiment qu’ils avaient quelque
chose a dire dans la politique de leur pays. On fait appel a eux, on leur demande de
prendre parti. C’est au cours de ces années-1a que le Congolais “évolué” [...] a pris
conscience que la politique du pays le concerne aussi, puisque les missionnaires
lui demandent de combattre 1’école officielle et que les amicales libérales et
socialistes le recrutent en leur sein » (J. Stengers, cité par De Vos 1975 : 9).

Le prestige du Blanc était touché et la contestation politique s’enracinait.
Et c’est dans la panique que l’autorité belge accéda a I'idée de parler politique
avec les Congolais. Léon Pétillon, devenu ministre des Colonies en juillet 1958,
mit en place une mission parlementaire d’information sur les possibilités
d’évolution de I'avenir politique du Congo, présidée par A. De Schrijver, juste au
moment de 1a conférence d’Accra a laquelle participérent trois Congolais, dont
Patrice Lumumba. Ce fut le signal de départ d’une lutte contre le colonialisme
et le début du mouvement qui aboutit au 30 juin 1960. Le 28 décembre 1958, le
MNC tint a Léopoldville un meeting de masse sur le voyage d’Accra et Lumumba
déclara : « 'indépendance que nous réclamons ne doit pas étre considérée par
la Belgique comme un cadeau qu’elle nous ferait. Il s’agit de la jouissance d’'un
droit que le peuple congolais avait perdu ». Ce fut le délire. Pour la premiére fois
dans I’« Histoire » de ce Congo que les Blancs disaient « sans histoire », 1a foule
scandait : « Dipenda ! Dipenda ! Dipenda ! » (De Vos 1975 : 20.)

Jusqu’au dimanche 4 janvier 1959, la lecon n’avait, cependant, toujours
pas été comprise. L’autorité coloniale pensait voir venir ’explosion du c6té des
ouvriers du Katanga chauffés par les mouvements syndicaux belges. C’est a
Léopoldville qu’elle arriva, sans qu’il y efit de réelles avancées. Au contraire,
la situation sombra dans des « atermoiements funestes » débouchant sur
des « précipitations inconsidérées »*°. Maurice Van Hemelrijck, qui succéda
a Léon Pétillon au ministére des Colonies, crut pouvoir changer les choses,

8 Paru en février 1956 dans la Revue nouvelle.

9 On dit de Conscience africaine qu’il s’agit d’un centre de réflexion constitué de jeunes Congolais
influencés par I’Université Lovanium qui « commencent a réfléchir » (De Vos 1975 : 15).

10 Allusion a I'intervention du roi Baudouin du 13 janvier 1959 dans laquelle il promettait le contraire.

98



Jean Omasombo Tshonda | Contestations politiques en RDC

mais il fut traité comme un imposteur et dut démissionner. C’est Auguste
De Schrijver qui proposa, pour 1960, la création d’un gouvernement congolais,
avec des assemblées au sommet. Il envisageait de laisser encore des pouvoirs
a la Belgique, dont la politique étrangére, la défense et la finance (De Vos
1975 : 46).

Les troubles de Léopoldville du début 1959 se répandirent et la colonie devint
ingérable. Rattrapé par la réalité du terrain, le roi Baudouin se rendit de nouveau
au Congo, persuadé que sa présence suffirait a refaire 'unanimité. Son voyage
débuta par Stanleyville, ott Lumumba était emprisonné depuis fin octobre.

« A Stanleyville, en quelques heures, la fiévre monte. Le bruit court que le roi
vient libérer Lumumba. A I’aéroport, des milliers d’Africains se précipitent sur
lui, en chantant et en hurlant “Indépendance”. La gendarmerie doit faire usage
de grenades lacrymogénes. Aussitét apres le départ du roi vers la résidence
du gouverneur, M. Leroy, des voitures d’Européens sont lapidées. Ensuite,
s’attendant a en voir sortir immédiatement le leader nationaliste, la foule se
porte vers la prison centrale cernée par les forces de police.

A la radio de Stanleyville, ce soir-13, le souverain prononce un discours dont
I’essentiel se résume ainsi : “Il me tardait de revenir parmi vous”. Pas un mot
sur Lumumba. Indignée, la foule se lance a I’assaut de la prison et le sang
coule a nouveau parce que les partisans de Lumumba sont convaincus que les
Européens de Stanleyville ont empéché le roi de le libérer » (De Vos 1975 : 48).

Apreés rencontres et consultations, le souverain fit cette profession de foi
a son hote, le gouverneur Pierre Leroy : « Nous allons abandonner le Congo
dans la honte et avec beaucoup de morts » (Leroy 1965 : 117). Il rentra du
Congo le 3 janvier 1960 et la Table ronde politique de Bruxelles fut annoncée
pour le 20. On forca le dialogue entre Blancs et Noirs, entre qui les relations
demeurérent mauvaises jusqu’a la fin. L’autorité coloniale rechercha des
alliés parmi les évolués, poussa a un rapprochement tactique avec les chefs
indigénes les plus connus pour détourner I’électeur des partis nationalistes.
On y établit la corruption pour gouverner", ce que la partie belge qualifie

11 A ce sujet, une lettre manuscrite écrite de Bruxelles le 9 juin 1960 par André Mandi (étudiant &
I’'ULB) a Patrice Lumumba note : « Comme tu le sais, un groupe de travail a été constitué a I'issue
de la Conférence économique et que Mobutu et moi-méme en faisons partie. Les travaux de ce
groupe se sont déroulés dans une atmospheére de corruption déconcertante. Certains collégues se
sont montrés des collaborateurs de ’Administration et cela d’autant plus que ’Administration ou
plutdt le ministére du Congo et les milieux financiers essaient d’inféoder le Congo. Les problémes
les plus importants qui furent discutés sont : le statut de la Banque centrale ; la Société de
développement et enfin les parastataux. En ce qui concerne la “Banque centrale”, je te mets sur
tes gardes. En effet, la Belgique a fait voter des lois d’urgence pour nommer certains Congolais
corrompus a des postes de haute administration. Il y a lieu de ne rien accepter et surtout prends
garde pour des étudiants ».

99



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

de « confiance réciproque [...] totale » entre Belges et Congolais (De Vos
1975 : 79)™.

La création du Parti national du Progrés (PNP), début 1959, et la présence
en nombre de ses délégués a la Table ronde politique de Bruxelles (janvier-
février 1960) passérent pour une reconnaissance du statut du chef que les
colons prétendaient dorénavant étre la seule « structure indigéne » stable du
pays. Tout cela reflétait le bricolage de la gestion coloniale. « Dans les huit jours
précédant la Table ronde », affirme J. Gérard-Libois, « on a vu se constituer,
méme ici a Bruxelles, des partis dont les observateurs les plus avertis ignoraient
méme l’existence » (De Vos 1975 : 49).

La Table ronde décida que I’'indépendance serait accordée au Congo sans
délai. Le ministre De Schrijver avanca I'idée que le roi Baudouin devait aussi
étre le chef d’Etat du Congo. Le refus vint de quelques leaders congolais,
dont Lumumba. En réaction, Kasa-Vubu dit : « Deux hommes ne peuvent
s’asseoir sur la méme peau de léopard » (De Vos 1975 : 74). Le jeu d’'un
« Front commun » constitué a la veille de la Table ronde avait été payant coté
congolais. Mais la surprise fut totale lorsque De Schrijver déclara : « “Vous
voulez I'indépendance totale et immédiate, vous I’avez”. Il y a eu une légére
restriction, certes, puisque les Congolais voulaient que la date soit fixée au
[29] juin et les Belges au [1¥] juillet. Quand on s’est mis d’accord sur le 30 juin,
les Congolais ont été stupéfaits, et quelques-uns ont méme été épouvantés »
(De Vos 1975 : 60).

Les Congolais ne croyaient pas a la sincérité des Belges. A juste titre, car
« il s’avére essentiel », fait observer Jean Stengers, « de savoir si la politique
de décolonisation accélérée a été [...] dictée par [...] “un calcul d’actuaires”
[c’est-a-dire] calculant d’une part le coiit du maintien de la souveraineté
belge et, d’autre part, celui de la politique d’indépendance » (De Vos 1975 :
57). Donner une réponse rapide serait risqué. En tout cas, le manque de
vision dans la politique tatillonne coloniale du Congo se fit sentir. Comparé a
d’autres pays d’Afrique ou d’Asie, « tout a été baclé » au Congo belge, renchérit
Van Bilsen (De Vos 1975 : 73). Dans la colonie belge, a partir de la Deuxiéme
Guerre mondiale, ce furent les événements plus que la doctrine qui guidérent
I’Administration et dirigérent les décisions politiques.

12 Lors de la Conférence de la Table ronde économique, R. Scheyven écrit : « On a méme songer a
créer une espéce de conseil des ministres comme celui du Benelux, c’est-a-dire avec des ministres
belges et des ministres congolais travaillant ensemble, la main dans la main. D’ailleurs, tout
au début de I'indépendance, si étonnant que cela puisse paraitre, j’ai été chargé par le ministre
congolais des Affaires économiques et par le ministre congolais des Finances de gérer les affaires,
et a cette fin j’ai recu une procuration. La valeur de cette procuration ? C’est une autre chose... »
(De Vos 1975 : 79).

100



Jean Omasombo Tshonda | Contestations politiques en RDC

Méme apres I'indépendance, les interventions des acteurs et des pouvoirs
belges dans la crise congolaise manquérent de cohérence et les disputes
furent 1égion. Pour René Clémens, I'indépendance du Congo n’aurait pu
arriver que lorsque la séparation serait devenue une opportunité belge, car,
dit-il, « I’histoire a le sens qu’on lui donne collectivement, c’est-a-dire tous
ensemble ». Malheureusement, la politique belge de la décolonisation a été
celle « de démission, d’imbécile, d’ignorant, de couard ». Et la « Loi dite
fondamentale » n’était qu’une « loi colonialiste » de malheur (qui imposa des
conceptions occidentales) (Fonds d’archives René Clémens, service Histoire et
Politique, MRAC).

En Belgique, la crainte de se voir exclu du Congo par les autres puissances
occidentales était perceptible. La colonisation garda des réseaux d’influence
a Léopoldville, Bruxelles ayant refusé de vraiment partir. Aprés 1’accord
d’indépendance, l'autorité coloniale voulut se rattraper avec une Table
économique et financiére « remarquablement
organisée ». Celle-ci est a l'origine du drame de la En Belgi
décolonisation, qui continue de peser sur le présent. crainte
Ainsi continue-t-on a demander des comptes sur lesort  exclu du

du Premier ministre Lumumba, devenu l’icone de la les autre
decolomsétlon, que I’'on oppose a la} ‘flg.ure de Leopolq occiden
I1, le premier monarque belge propriétaire de I’EIC, qui percept

incarne la violence coloniale. On en oublie la dette et le
portefeuille du Congo belge4 pour lesquels Tshombe, devenu Premier ministre
a Léopoldville, et le Gouvernement belge, se donnérent en 1965 mutuellement
décharge totale et irrévocable de clore a jamais la question qui n’aura jamais été
réellement étudiée. Comme dans une braderie, on a ainsi soldé la colonisation,

13 On peut lire a ce sujet une lettre intime de Clémens, au départ professeur a I'Université de Liége,
qui arriva sur le terrain congolais au moment de la décolonisation et travailla, dans le cadre de la
nouvelle coopération technique belge, a penser la sécession du Katanga. « [...] c’est maintenant
que nous sommes en train de tout perdre. Je me demande bien ce que la Belgique peut perdre
d’une démission de I’'ONU. Mais il y a les pressions américaines ! En réalité a travers I’'ONU, si
I’Est ne 'emporte pas [...], ce sont les intéréts US qui veulent s’emparer du Congo. Comme je ’ai
toujours dit bien avant le 30 juin, la facon dont nous donnions 'indépendance créait un vide
politique qui devait étre comblé et la forme moderne de la colonisation qu’établissent les US tend
a nous bouter dehors. Evidemment nous ne pouvons nous mettre ceux-ci a dos en Afrique, mais
I’'aide britannique et francaise pouvait étre davantage recherchée. Je ne crois pas qu’on reprochera
aux troupes britanniques leur arrivée a Koweit 10 jours aprés I'indépendance ! » (Clémens 1961).

14 L'idée de la Table ronde économique, financiére et sociale avait été formulée le 14 février 1960 a la
Table ronde politique de Bruxelles par Raymond Scheyven. Pour éviter la « surprise » de la Table
ronde politique, cette 2¢ conférence « avait été remarquablement organisée, estime Scheyven.
Parmi ce qui avait été examiné, deux points étaient trés importants pour la Belgique, a savoir :

i) obtenir I'accord du Congo de reconnaitre la dette coloniale ; ii) les bases militaires congolaises
conservées par la Belgique en Afrique » (cf. De Vos 1975 : 78-79).

101

ar
Inces
it



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

dont la controverse entre les deux symboles a atteint son paroxysme le 30 juin
1960 avec les discours du roi Baudouin et du Premier ministre Lumumba. A
cette occasion, c’est la population blanche du Congo qui prit peur de la
revanche des Congolais. Désormais, c’est le Blanc qui redoutait ’ordre du Noir.
En réponse aux discours du roi Baudouin et du président Joseph Kasa-Vubu,
Patrice Lumumba évoqua, non sans raison, les souffrances des colonisés qui
nourrirent « une lutte de tous les jours [...] qui fut de larmes, de feu et de sang
[...] indispensable pour mettre fin a 'humiliant esclavage [...] imposé par la
force ». Il promettait de commencer « une nouvelle lutte, une lutte sublime
qui [allait] mener notre pays a la paix, a la prospérité et a la grandeur » (Van
Lierde 1963 : 197-201).

2. Les entraves a la décolonisation nourrissent la contestation
post-indépendance

La sécession du Katanga fut le grand événement qui faillit emporter
le Congo. Elle fut davantage inspirée par le souci de préserver les intéréts
belges que par des principes d’autochtonie locale. Josiah Brownell pense que
I’événement fut une tentative des autorités provinciales pro-occidentales pour
échapper - illégalement — a la décolonisation sous 1’égide des nationalistes
congolais de gauche. Il s’agissait de ceux qui partageaient la logique de
récupération économique et politique, de protection et de renforcement de cette
région riche du Congo considérée susceptible d’étre « sauvée ». Mais en fait, le
soubassement de la logique partagée était imprégné d’hypothéses racistes sur
la capacité des Noirs a se gouverner eux-mémes sans une intendance blanche.
A ce titre, la question idéologique fondamentale en jeu était celle du rdle des
Blancs et du capital blanc dans I’Afrique postcoloniale (Brownell 2014 : 209)".
René Clémens écrivait :

«[...] il n’y a pas de gouvernement autochtone central possible au Congo, parce que :
i) on ne trouvera pas d’hommes capables de gouverner un pareil espace (plus de
la moitié de ’Europe traditionnelle) du point de vue psychologique; ii) quelle que
soit la valeur d’'un homme, il n’est plus rien, pour des raisons sociologiques, s’il
est séparé de sa terre et de ses gens... Hors de la nous sommes en pleine vue de
Pesprit et le malheur est que les diplomates et politiques américains pas plus que
les notres n’ont aucune formation anthropologique.

15 Le président ghanéen Kwame Nkrumah avait écrit a Tshombe, un mois aprés la proclamation de la
sécession : « Vous avez rassemblé dans votre soutien les plus grands défenseurs de 'impérialisme
et les opposants les plus déterminés a la liberté africaine » (cité par Mazrui 1967 : 38).

102



Jean Omasombo Tshonda | Contestations politiques en RDC

De méme, il n’y a pas de Parlement central viable, ou “workable”, parce que
cela ne représente rien dans ’'ensemble du pays, et qu’a nouveau les députés a
Léopoldville sont séparés de tout leur milieu et il ne peut plus y avoir que factions
rivales et jeux personnels » (Clémens 1961).

Pour rappel, c’est a peine promulguée au mois de mai 1960 que la Loi
fondamentale fut modifiée en juin pour favoriser la sécession du Katanga. Le
changement portait a la fois sur le quorum nécessaire pour la tenue d’'une
séance élective a ’'assemblée provinciale que sur Iattribution de siéges au milieu
rural*® au détriment des villes devenues des foyers de tensions®. La Balubakat
(avec 110 091 voix de préférence) avait gagné plus de voix que la Conakat (104
871 voix de préférence) dans la province du Katanga. Mais la modification des
articles 110 et 160 par le Parlement belge avait apporté I'appui nécessaire a la
victoire de la Conakat. A Elisabethville, la Conakat obtint 3 siéges avec 8617 voix
et la Balubakat gagna 2 siéges, avec 8610 voix (une différence de 7 voix avec
la Conakat) ; le MNC/Kaloniji récolta 1 siége, avec 4840 voix ! Cet appui belge,
subtil au départ, devint rapidement a la fois militaire, logistique et directement
politique ; ce qui donna des ailes a la Conakat qui se comporta comme un parti
unique, occupant de force les espaces urbains d’Elisabethville et de Jadotville.
Pourtant, « si ’'on considére le rapport des forces entre la Conakat (25 siéges)
et la Balubakat (18 siéges), toute tentative de constitution d’un gouvernement
provincial homogéne excluant I'un ou I’'autre était contraire aux dispositions de
la Loi fondamentale. Malheureusement, c’est ce qui arriva » (Lumanu 2015 : 147).

La mutinerie de la Force publique, la sécession du

Sud-Kasai, voire toutes les contestations politiques nées  La mutir la
aprés I'indépendance, paraissent étre le prolongement  Force pt la
de la crise coloniale. A chaque fois, les victimes gdcess|: d-
furent d’abord des Congolais, puis des Européens, Kasaf, vi oS
avant que ceux-ci ne s’enfuient. Revenu au pouvoir

o ) o les cont s
en juillet 1964, grace aux Américains et aux Belges, iy .

- . politiqu apres

pour combattre les rébellions lumumbistes (et celle Pindé
de Mulele), Moise Tshombe, entouré de ses mémes In l':’P e
« conseillers belges », se prévalut de reconstruire le ~ PAraisse le
Congo « entier » ! Prétention qui 'opposa aux acteurs  Pr olong e la

opérant a Léopoldville, avec qui il avait croisé le ferlors ~ Crise co

16 Dans le cas du Katanga, Elisabethville et Jadotville amalgamaient les ressortissants de souches
culturelles exogénes a la province, en majorité les Luba du Kasai. On crut que cette situation tenait
a I’écart des mannes économiques les peuples de lignées locales séculaires maintenus dans les
campagnes, donc a la périphérie du développement industriel et urbain.

17 A noter qu’en 1956, pour un pays qui a 6 habitants au kilométre carré, 22 % de la population du
Congo vit dans les centres de plus de deux mille habitants.

103



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

de la décolonisation. C’est alors que Mobutu prit le pouvoir par un coup d’Etat,
en 1965, avec I'aide des Etats-Unis et de la Belgique (Langellier 2016 : 130 ; De
Witte 2017 : 418-427). Pourtant le nouveau chef va vouloir rapidement un tant
soit peu revisiter les rapports avec le maitre blanc a travers la Belgique qu’il
continuait d’admirer*® mais dont les ressentiments accumulés demeuraient
des blessures profondes. Voila lui qui avait été délégué par Lumumba a
la Table ronde économique d’avril-mai 1960 exiger sans toujours pousser
jusqu’au fond la révision des accords économiques et financiers du passé.
De la sortiront ses nationalisations étatiques commencées dés 1967 qui vont
culminer avec les mesures de zairianisation de la 1" moitié des années 1970.
Mobutu s’exprimera mieux dans le cadre de la politique de I’authenticité
instaurée a la fin de I’'année 1971. Il se dit étre le chef africain, mais dans le
réel c’est le modéle de Léopold II, le monarque belge fondateur et propriétaire
de I’Etat indépendant du Congo qu’il incarne/(ré)instaure. Chez tous deux, on
retrouve cette conviction personnelle déterminante. Afin d’éviter la censure
des Chambres, Mobutu eut vite I'idée d’instaurer I’élection présidentielle au
suffrage direct. Progressivement, il concentra entre ses mains la totalité des
pouvoirs. Ce qu’il illustra dans un discours de 1975 par la formule lapidaire :
« Le Peuple et le chef (lui) font une seule et méme personne » (Mobutu 1975 : 528).
En fait, Mobutu se donna la stature de Léopold II. Laurent Monnier établit une
comparaison trés lucide : « Le talent du metteur en scéne [de Mobutu] résulterait
de la connaissance pratique des rapports de force qui gouvernent le monde,
acquise par une longue expérience du pouvoir, et la possibilité de les manipuler
pour assurer sa propre survie et celle de sa clientéle. En ce sens, Mobutu
est le digne héritier du roi Léopold II, fondateur du Congo-Zaire » (Monnier
1988 : 83). S’il admirait ’organisation de I'animation politique et des travaux
collectifs dits Salongo, racontait Bayona ba Meya qui I’avait cotoyé, c’est en
partie en référence au modeéle colonial qui avait étudié la psychologie du Noir.
11 se racontait vers les années 1939 que le « Noir lié au rythme par les fibres
les plus profondes de son étre ne peut refuser I'exécution d’une tache, aussi
ardue et rebutante soit-elle, si on lui fait entendre en méme temps des chants
rythmés et des tams-tams dont les vibrations aménent en peu de temps, force
démangeaisons aux pieds comme aux reins ! Dans cette ambiance euphorique,
le Noir oublie la fatigue, la faim et le sentiment de révolte » (Mpase 2011 : 319).

Mobutu manifestait une profonde admiration pour Khémal Atatiirk, le pére
de la Turquie moderne. Tout comme a la colonisation belge, on lui attribua

18 José Nimy, qui fut directeur de cabinet du président Mobutu de 1977 a 1987, écrit: « Mobutu avait
une sensibilité (pour ne pas dire un complexe) démesurée pour tout ce qui venait d’un étranger
(Blanc de préférence) : notes de réflexion, commentaires, avis, suggestions, appréciations ou
critiques a I’égard d’un collaborateur, propositions de stratégies ! » (Nimy 2006 : 180.)

104



Jean Omasombo Tshonda | Contestations politiques en RDC

le rle d’instaurateur de la paix dans son Etat Zaire. Cette affirmation est,
cependant, a reconsidérer, car cette paix était plutot un silence de cimetiére,
imposé de force. Mobutu a, en fait, ruiné le Congo et saigné son peuple. Tout
était lié a ’humeur de ’homme. C’est la cause premiére du drame qui s’avéra
gigantesque a la fin de son pouvoir et qui perdure encore aujourd’hui.

Bibliographie

Brownell, J. 2014. « Diplomatie Lepers. The
Katangan and Rhodesian foreign missions
in the United States and the politics of
nonrecognition ». International Journal of
African Historical Studies 47 (2) : 209-237.

Clémens, R. 1961. « Lettre a Albert Parisis,
Elisabethville, 3 juillet 1961 ». Archives
Fonds Clémens, MRAC.

de Béthune Hesdigneul, M. 1978. Un Eden
africain. Bokana au Zaire, mémoires d’un
colon différent, 1933-1945. Paris/Gembloux :
Ed. Duculot.

De Vos, P. 1975. La Décolonisation : événements
du Congo de 1959 d 1967. Bruxelles : Ed. ABC.

De Witte, L. 2017. LAscension de Mobutu.
Comment la Belgique et les USA ont installé
une dictature. Bruxelles : Investig’Action.

Habig, J.-M. 1948. Initiation a UAfrique.
Bruxelles : U'Edition universelle.

Jewsiewicki, B. 1983. Modernisation ou
destruction du village africain ; l'économie
politique de la « modernisation agricole » au
Congo belge. Les Cahiers du Cedaf, 5.

Leroy, P. 1965. Journal de la Province-Orientale :
décembre 1958 — mai 1960. Mons : Presses de
la Buanderie.

Langellier, J.-P. 2016. Mobutu. Paris : Perin.

105

Lumanu Mulenda Bwana N’sefu, A. 2015. Les
Provinces du Congo. Création-démembrement
et regroupement (1910-2015). Kinshasa : PUC-
IBEBASE Editions.

Mazrui, A. 1967. Towards a Pax Africana : A
Study of Ideology and Ambition. Chicago :
University of Chicago Press.

Mobutu Sese Seko. 1975. Discours, allocutions
et messages, 1965 -1975, 2 tomes. Kinshasa :
Bureau du président-fondateur du MPR.

Monnier, L. 1988. « Role géostratégique du
Zaire dans l’aire conflictuelle d’Afrique
australe. Eléments pour une analyse ».
Genéve-Afrique XXVI (2).

Mpase Nselenge Mpeti, A. 2011. Au service d’un
Congo aux mille visages. Kinshasa : Academic
Express Press.

Nimy Mayidika Ngimbi, J.-P. 2006. Je ne renie
rien. Je raconte... L’histoire d’un parcours sur
un parcours d’histoires. Paris : UHarmattan.

Van Lierde, J. 1963. La pensée politique de Patrice
Lumumba. Paris : Présence africaine.

Vellut, J.-L. 1999. « Prestige et pauvreté de
I’histoire nationale. A propos d’une histoire
générale du Congo ». Revue belge de
philologie et d’histoire 77 : 480-517.



How to strengthen African scholarly expertise

Georges Nzongola-Ntalaja*

Introduction

My contribution to the discussion on how to strengthen
African scholarly expertise consists of the following
three points:

1. With few exceptions, American and European
voices continue to dominate current thinking
about Africa.

With fey
Americc
Europec
continu
current
about A

tions,

s
linate
|

2. Given the multitude of poorly funded universities in Africa, the best
way to strengthen African scholarship is to reinforce the work of pan-
African research organizations, particularly the African Academy of
Sciences (AAS), the African Economic Research Consortium (AERC),
and the Council for the Development of Social Science Research in

Africa (CODESRIA).

3. To reverse hegemonic narratives in favor of African appropriation or
initiative, basic research ought to be given as much importance as

applied research.

1 Professor of African and Global Studies at the University of North Carolina at Chapel Hill, USA.

107



The A

o\

heavy
anc

Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

African voices are low in current thinking about Africa

The African academic world is made of three subgroups: (1) African academics
working in Africa; (2) African academics working in the diaspora; and
(3) foreign academics studying Africa. There are Africans who belong to
both subgroups 1 and 2, the best known in my field of political economy
being Achille Mbembe, who teaches at the University of the Witwatersrand in
Johannesburg and at Duke University in Durham, North Carolina (USA) and
Mahmood Mamdani, who teaches at both Columbia University in New York
and the University of Makerere in Uganda. These two, plus the late Claude Ake
and the late Ali Mazrui, are among the few African scholars whose voices are
heard from time to time in international scholarly circles in the social sciences.

The one exception to the silence of African voices in scholarly and
intellectual circles in general has to do with great filmmakers like Ousmane
Sembene and others, as well as great writers such as the four African Nobel
laureates in literature (Wole Soyinka, Naguib Mahfouz, Nadine Gordimer, and
John Maxwell Coetzee) plus Léopold Sédar Senghor, Chinua Achebe, Mariama
B3, and many others. However, the bitter reality is that even internationally
renowned scholars and public intellectuals like Cheikh Anta Diop, Joseph Ki-
Zerbo, Frantz Fanon, Amilcar Cabral, and Samir Amin do not always receive
the recognition they deserve for their outstanding contribution to knowledge
about Africa and the world.

Subgroup 1, the African scholars in Africa, are for the most part overwhelmed
by heavy teaching loads and little time and money for research. To make
ends meet, many of them are forced to teach in multiple universities. They

end up living like traveling merchants, who drive

] holars  between several campuses in big cities or fly from city
i are for to city for short-term teaching assignments. Under these
st part conditions, there is limited time for serious reflection
ned bY and for sustained research. Under the circumstances, it
| ' loads is remarkable that excellent work could still come out
of this group. For example, the Congolese Institute of
ne and Development Research and Strategic Studies (ICREDES)

€ search.

mon

will soon publish a 700-page edited volume on political
dynamics in the DRC from 1960 to 2018 that is nothing
but a masterpiece of political, economic, and cultural analysis, most of whose
chapters are contributed by scholars residing in Kinshasa. The persistence of
clearly manifest spaces of excellence in the midst of mediocrity does show that
should the political and economic situation improve, there are scholars who can
put their intellectual skills to enriching African contribution to knowledge and

108



Georges Nzongola-Ntalaja | How to strengthen African scholarly expertise

to research methodology, even in fragile states like the Democratic Republic
of the Congo (DRC).

It should also be pointed out that African scholars engaged in the creation
of works of art, such as writers, filmmakers and artists, continue to enrich
literature, cinema and art, just as their counterparts in basic and applied
sciences do with innovations in chemistry, physics, biology, architecture, and
engineering. The solution to the current mess in higher education in Africa
resides in restructuring this level of education with a view to eliminating private
money-making ventures pretending to be ‘universities’ and streamlining real
universities and higher technical and teacher training institutes to educate as
many young people as possible while controlling access
to top quality institutions for high achievers likely to Afl’ ican
compete with the best students anywhere in the world. ~ workinc

diaspol
Subgroup 2, African scholars working in the diaspora, ofthe g
are part of the growing brain drain due to better pay drain d
and working conditions outside Africa. Thanks to

) pay anc
access to research grants and paid research leave, many iy
o . conditic
scholars in this subgroup have the opportunity to make ,
their voices heard internationally through academic Afn ca.

gatherings and scholarly publications. This is especially true for those of us
teaching at prestigious universities in the United States and in Western Europe,
as our affiliation to such universities does enhance both name recognition and
the scholarly value of the work of diaspora Africans.

Subgroup 3, foreign scholars studying Africa, are generally a superb group of
men and women whose scholarly pursuits are generally combined with genuine
commitment to the fight against racism and the desire to see the people of
Africa live in peace, freedom and prosperity. These scholars have also shown
the courage to condemn the negative legacy of anthropology as a colonial
science par excellence, and that of the Cold War and its crimes of assassinations,
coups d’état, and subjugation of millions of Africans to dictatorial regimes in
the name of saving democracy. Created in 1957 and dominated by white males
until the 1970s, the African Studies Association (ASA) of the United States
started the process of reinventing itself into a genuinely multiracial, gender-
sensitive and multinational organization in the 1980s. In 1986, I became the
fifth African, the 8th person of colour, and the youngest person elected to
lead the organization as its president, which I did in 1987-1988. In 1989, as the
immediate past president, I had the honor and pleasure of presenting to my

109

rt
rain
ter

ide



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

compatriot Valentin Yves Mudimbe the Herskovits (or Best Book) Award for his
1988 book, The Invention of Africa.?

With racism once again raising its ugly head in the United States and in
Europe, Western Africanists must join their African counterparts and human
rights activists worldwide in fighting this crime against humanity, just as
they did during the struggle against apartheid. The current migration crisis,
which involves hundreds of thousands of young Africans looking for an
imagined El Dorado beyond the Mediterranean, is partly a function of the
failed policies of the Washington Consensus of the 1980s and 1990s. As already
recognized by African and European leaders in the Joint Africa-European
Union Strategy adopted in December 2007 in Lisbon, the two continents have
common challenges, which they must face courageously and resolve together.
Knowledge is indispensable for dealing with migration and other challenges of
state building, nation building, and reconstruction in post-conflict countries.
In this regard, European academics studying Africa have an opportunity to
help make the voices of their African counterparts heard and to work with them
in strengthening African-European connections.

Strengthening African scholarship via pan-African research
organizations: the AAS, the AERC and CODESRIA

National universities should be the responsibility of national governments.
Except for truly exceptional programs and outstanding research projects,
international support for strengthening African scholarship should be
made available to reinforce the work of pan-African research organizations,
particularly the AAS, the AERC and CODESRIA. I have been a fellow of the
AAS since 1989 and am currently a member of the Scientific Committee of
CODESRIA. I know more about these two organizations than I do about the
AERC, but the latter is recognized as one of the most effective research and
training networks in Africa. I know the person who set it up in 1988, Professor
Benno Ndulu, Governor of the Central Bank of Tanzania since January 2008.
In 1989, he was one of the three colleagues on the evaluation panel I chaired
for the Swedish Agency for Research Cooperation with Developing Countries
(SAREC) for a project it funded at Samir Amin’s Third World Forum. The other
two members were the late anthropologist Claude Meillassoux and Professor
Goran Hyden of the University of Florida.

2 Mudimbe V. Y. 1988. The Invention of Africa: Gnosis, Philosophy, and the Order.
Bloomington/Indianapolis: Indiana University Press.

110



Georges Nzongola-Ntalaja | How to strengthen African scholarly expertise

Both the AAS and CODESRIA have done an excellent job in the natural
and social sciences, respectively. The AAS has helped young scientists in
reaching their dreams of earning patents through fellowships for exposure to
innovative research in the sciences. With CODESRIA’s research and training
networks in the social sciences providing what is needed in this field, the AAS
does not have to duplicate CODESRIA’s work and can therefore concentrate its
intervention in the natural sciences. Thus, support to these three pan-African
organizations by African and European governments and other donors should
allow them to continue nurturing young African scholars with the knowledge
and skills they need to decolonize knowledge in favour of African expertise.

Reversing hegemonic discourse in favour of African expertise

My argument is that to reverse the hegemonic discourse of Eurocentric studies
of Africa in favour of African initiative, basic research ought to be given as
much importance, if not more, as applied research. The latter receives greater
support from funding sources, most of whom are more interested in policy
and capacity development rather than knowledge creation. In conformity with
neoliberal orthodoxy, in which what is best for humanity is already known,
i.e., private enterprise and liberal democracy as the last form of human
organization, what is essential is funding the appropriate policies to meet the
ends sought within this framework, and the capacity to execute these policies
as economically as possible. For many young people in the world today, and
not only in Africa, talking about the end of history is not exciting. Moreover, to
claim that there is no alternative with respect to societal models is a dogmatic
and anti-democratic position.

For democracy as a moral imperative is basically a permanent aspiration
of human beings for freedom, and for a better social and political order, one
that is more human and more or less egalitarian. Human beings cannot be
denied the right or capacity to imagine another world, even if the imagined
land of milk and honey is simply a reproduction of an ancient dream within
a new material culture. In his brilliant 1932 monograph entitled The Heavenly
City of the Eighteenth-Century Philosophers, the American historian Carl L.
Becker argues that from the French philosophes of the 18th century to Karl
Marx, European revolutionary thinkers were simply trying to recreate Saint
Augustine’s City of God on earth, but with up-to-date materials.

3 Becker, C.L. 1932. The Heavenly City of the Eighteenth-Century Philosophers. New Haven:
Yale University Press.

111



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

skis to A more recent example for this yearning for a perfect

devel frican world was a chance encounter that I had in May 1995 with
schol yertise ~ @Swedish limousine driver who had been sent by SAREC
be social to pick me up at Arlanda Airport in Stockholm. The man
real .d one started telling me all that was wrong with Sweden:

i Socialism, high taxes, too much government, etc. He

, lik ‘elp US " was shocked when I told him that where I came from — it
mp em for was Harare (Zimbabwe) but it could have been any other

pea perity  cityin Africa - we used to think of Sweden as heaven on

idarity.  earth! But what the driver made me understand was that

even a very successful social democracy like Sweden did

have its problems, as we are seeing today with the rise of the anti-immigrant

and racist right wing in that country. All of which goes to show that democracy

is never perfect. It is a continuous social process of perfecting the political

system in increasing space for fundamental human rights and civil liberties

for all. No matter how good a society might be, some of its people will always
dream of something better, rightly or wrongly.

Conclusion

In conclusion, strengthening African-European connections must begin with
the calling into question of all received ideas and dogmas, and then reflecting
on what kind of a world we would like to live in and pass on to our children
and grandchildren. We need to decolonize knowledge, not to replace European
dogmas with African ones. Our task is to develop an African scholarly expertise
based on social realities, and one likely to help us improve them for peace,
prosperity and solidarity.

112



L’artivisme comme pouvoir de création
etde résilience

Gia Abrassart!

Représentation et mémorialisation des liens entre I’Afrique et
I’Europe dans les arts contemporains

Mon texte tentera de ne pas dépolitiser le débat et s’articulera autour de
trois sujets, a savoir : la mémorialisation, le cas de la place Lumumba ; la
représentation entre ’Europe et ’Afrique et la liberté de circulation.

Mémorialisation, le cas de la place Lumumba

D’emblée, ’acception du terme « mémorialisation » n’est pas évident. Ce
terme sous-entend-il un travail de mémoire, des dynamiques mémorielles ou
une co-construction des mémoires ?

J’ai choisi ’exemple de la place Lumumba comme victoire symbolique
ancrée dans des synergies collectives et pluridisciplinaires. L'inauguration
en janvier 2018 de la statue Lumumba itinérante, créée par la peintre et
sculptrice Rhode Bath-Schéba Makoumbou, a accéléré le processus d’une

1 Journaliste indépendante et militante de la culture décoloniale. Son master en journalisme portait
sur I'invisibilité des cultures africaines dans les médias francophones de Belgique (ULB, 2010).
En 2018, elle ouvre le Tiers-Lieu culturel Café Congo au Studio CityGate dédié aux créations
artistiques pluridisciplinaires. Elle a co-dirigé avec Sarah Demart ’'ouvrage collectif Créer en
postcolonie 2010-2015. Voix et dissidences belgo-congolaises (Ed. Africalia & BOZAR, 2016). Elle a
récemment participé au livre collectif Being Imposed Upon co-rédigé par une vingtaine de femmes
afrodescendantes de Belgique. Elle est également membre du Comité féminin antiraciste BAMKO.

113



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

Les iments  reconnaissance politique et a conduit a I'inauguration
¢ s lfeux  d’une place Lumumba permanente le 30 juin 2018 (date
de ire qu j delIndépendance de la RDC), portée par un mouvement
impt t notre c1toy?n .re?groupant des !ournahstes., des avoc}ats, des
académiciens et des artistes. Depuis des années, des

qu , notre . . ) .
. Congolais et des Belges avaient essayé de créer une place
Incons: t notre . s X
A Lumumba permanente en Belgique. Ils n’avaient cessé

lecture istoire.

d’essuyer des refus sur le plan politique. Alors qu’a travers
le monde I’'on recense des dizaines de places, de rues et de
monuments portant le nom de Lumumba, aucune mention de cet acteur central
de la décolonisation n’existait dans ’espace public bruxellois, lequel regorge
pourtant de références a I’histoire coloniale belge.

Les monuments sont des lieux de mémoire qui imprégnent notre quotidien,
notre inconscient et notre lecture de I’histoire. 58 ans aprés la fin de la
colonisation, il était temps d’inclure des figures décoloniales dans le paysage
urbain et social belge. 11 était temps d’élaborer des récits et des représentations
qui fassent justice aux différentes mémoires de I’histoire partagée. Il en va
d’une thérapie collective nous pouvons et devons soigner

¢ uxque  ensemble les blessures héritées de notre passé colonial.

des S pour Qui mieux que des artistes pour nous rassembler et
nou >mbler nous inviter a la réconciliation des mémoires ? Le monde
et witera  artistique a toujours été a I'avant-garde dés les années 1960
lar liation  pour cartographier et critiquer I'histoire coloniale belge.
desn es?Le Bien souvent, les artistes explore:nt les histoires cachées
mor s tique de ?’Iﬁhstou‘e. Ils. r)appellent la neces.sue de questionner
., lorigine, l'autorité et le contexte des images. Ce fut le cas

ai setea X ,
, . de Marcel Broodthaers dans son ceuvre Le probléme noir en
Fava de des Belgique, de Rudi Barnet, qui créa en premiére mondiale
les S1960 3 Bruxelles la piéce de théatre Une saison au Congo écrite
pourc 'C’Phi €r  par Aimé Césaire, ou encore des chanteurs congolais
etcritic istoire  Franco et Joseph Kabasele avec Indépendance Cha Cha,

co ] belge. pour ne citer que ceux-la.

Lart serait donc une forme d’activisme, si 'on définit
I’activisme comme une pratique privilégiant I’action directe énergique. Or,
qu’est-ce que la pensée ou la réflexion sinon une action directe énergique en
réaction a une autre pensée ou expérience, nous dit ’artiste Webster.

114



Gia Abrassart | Lartivisme comme pouvoir de création et de résilience

Représentation entre I’Europe et I'Afrique

Certaines questions ne peuvent étre éludées, a savoir : de quelle Europe
parlons-nous ? Quand nous parlons de la Belgique, incluons-nous le Congo, le
Burundi et le Rwanda ? Quand nous parlons de la France, parlons-nous de la
France métropolitaine ou incluons-nous la France d’outre-mer, les DOM-TOM ?
Quand nous parlons du Portugal, incluons-nous le PALOP (les pays africains
de langue portugaise) ?

De quelle Europe parlons-nous ? Parlons-nous de I’Europe de ’Ouest ou
incluons-nous I’Europe de I’Est, qui fut a 'avant-garde de la solidarité avec les
pays africains en lutte pour I'Indépendance ?

Par exemple, les liens qui unissent la Pologne et Haiti (premiére république
noire libre fondée en 1804) restent méconnus et remontent déja a 1801, lorsque
des déserteurs polonais participérent a la révolution haitienne. Ces faits
constituent des traces de cette histoire partagée que 'on retrouve dans le
mouvement artistique Saint-Soleil.

De quelle Afrique parlons-nous ? Parlons-nous de ’Afrique subsaharienne
ou incluons-nous le Maghreb situé sur le continent africain ? Restons-nous
cantonnés a ’Afrique noire continentale ou parlons-nous du nouvel Etat de
la diaspora africaine, lancé lors du Sommet de I’Union africaine en juillet
dernier en Mauritanie et validé par les présidents africains ainsi que I’actuel
président francais Emmanuel Macron ? Cet Etat sans frontiéres de 350 millions
d’habitants, soit le plus peuplé aprés la Chine et I'Inde, regroupe ’ensemble
des Afrodescendants, y compris ceux issus de la déportation forcée du XIX® au
XXe siécles. Ses dirigeants sont notamment des souverains et chefs traditionnels
qui se sont donné pour mission de travailler a la restitution des biens culturels
et des restes humains obtenus dans le cadre de crimes
coloniaux. Il faut s

Il convient également de s’interroger sur la faconde |g ques
penser autrement la question de la représentation, de I’implic

s’affranchir de certaines logiques binaires Nord/Sud de l'inc

hégémoniques et dominantes. .
g d , o concreé:
Il faut se poser la question de I'implication et de

e . . , afrode:

I'inclusion concréte des afrodescendants d’Europe dans &

I’élaboration des expositions d’art contemporain. Le Euroj

colloque « Partager le passé et I’avenir : renforcer les I'élabo

liens entre ’Afrique et I’Europe » a lieu dans un contexte ~ €XP0OS it

tendu, conflictuel, avec les diasporas. Ce colloque entend- ~ conten

il faire partie du processus de modernisation du musée

ou se pense-t-il comme un processus décolonial ? Ces diasporas n’ont-elles
pas leurs mots a dire dans les relations entre ’Europe et ’Afrique ? Que fait-on

115

1ts

rt



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

d’elle lorsqu’elle désapprouve la nature des relations entre ces continents ?
L’Afrique, oui, mais quelle Afrique ? Celle des accointances politiques ou celle
de ces milliers d’hommes et de femmes qui créent, s’auto-

Renc ptede  définissent et s’émancipent des prismes européens ?
la ma ont les Rendre compte de la maniére dont les liens entre
liens e ;'urope I’Europe et ’Afrique se sont tissés et ont transformé ces

que se deux continents depuis plus de cing siécles permet de

son etont Poser les bases d’un questionnement des rapports Europe-
'fo rmé Afrique, avant de parler du renforcement de ces liens.
. Trop souvent encore, les spécialistes et artistes afro-
cesde inents ) ] .. e
lus d diasporiques et africains sont assignés a I'invisibilité,
, ( Jlus de leurs expertises étant souvent dévaluées, remises en
¢inq s vermet doute voire non rémunérées. Trop souvent encore, leurs
de pc bases compétences ne sont pas employées de maniére partagée
d’un qut ement et durable. Il est important de créer un « safe space » afin
oports d’accueillir les frustrations et revendications des artistes
El \f,—ique, afropéens qui souhaitent réconcilier cette dualité, cette
avar rrler du confrontation de deux cultures, de deux imaginaires
ement dont I'un est empreint de colonialisme et dont les codes
, de I’autre ne leur sont pas connus.
s liens.

Et c’est la responsabilité de I’Europe de les inclure
a leur juste valeur, sans les assigner perpétuellement a leur altérité, a cette
emprise coloniale qui existe encore autour de leurs représentations dans notre
société. Ce déni d’histoire et de mémoire ne peut plus exister aujourd’hui ;
il est impératif d’aborder les identités nationales européennes de maniére
inclusive en ouvrant les conseils d’administration, les conseils de direction et
les conseils scientifiques des musées, les institutions culturelles, les galeries
d’art et d’autres opérateurs a des personnalités issues des diasporas africaines.

Il est primordial de réfléchir au statut de la parole de ceux qui affirment faire
I’expérience de la continuité des politiques raciales héritées de la colonisation.
Une parole témoin et porteuse d’une expertise dont la reconnaissance ne peut
se satisfaire d’une reconnaissance ponctuelle et opportuniste.

Reconnaitre la contribution des colonies dans la construction des Etats-
nations européens, c’est s’intéresser a ’enrichissement économique, culturel
ou architectural, mais aussi au role incontournable des colonies dans les
constructions identitaires de ces puissances impériales.

116



Gia Abrassart | Lartivisme comme pouvoir de création et de résilience

Liberté de circulation

La Revue noire, consacrée aux expressions artistiques africaines et publiée
en francais et en anglais a Paris de 1991 a 2000 (il y a plus de 20 ans), a été trés
engagée dans la reconnaissance des artistes africains dans le milieu de I’art
international, qui longtemps ignorait cette autre histoire de I’art.

Pour poursuivre ce mouvement perpétuel de rencontres, il est important
de décloisonner les géographies et de créer des résonances créatrices entre les
artistes des diasporas africaines, les artistes du continent africain et le reste
du monde. Edouard Glissant et Patrick Chamoiseau honoraient le terme de
« Mondialité » ou « Tout-Monde », ce brassage permanent des cultures vécues
dans le respect du Divers.

Observant ’étroitesse des réseaux avec lesquels nombre d’artistes africains
avant-gardistes et anticonformistes doivent composer depuis le continent,
André Lye Yoka, directeur de 'INA, Institut national des arts a Kinshasa,
s’interroge sur les politiques de coopération liées a la culture, potentiellement
génératrices de logiques d’extraction a sens unique ou, a contrario, de
collaborations Nord/Sud véritablement postcoloniales.

La légitimité d’ceuvres artistiques sur le plan international voire national
dépend encore largement de critéres externes, de réseaux étroits qui s’imposent
ou s’interposent a elles, ce que I'on pourrait appeler « le tropisme sur les ceuvres
a valeur ». Qui dicte les normes sur le marché de I’art contemporain ? Qui parle a
qui ? Comment ? Pourquoi ? Le manque de perspectives féminines pose un réel
probléme dans la co-construction et la transmission des savoirs sur I'art. Il s’agit
a un moment donné de se poser la question d’une approche intersectionnelle,
de 'inclusion des minorités intergénérationnelles et genrées, et de la maniere
dont on invite ces minorités a énoncer leurs propres définitions.

Les institutions et les galeries d’art ont le devoir de réfléchir a la question
de leur décentrement vis-a-vis des généalogies coloniales, de leurs mythologies
et des exclusions qu’elles engendrent. Il en va de I’inclusion d’une réalité déja
1a. Celle de la présence des descendants des colonisés, de la diversité des
expériences de citoyenneté, au sens ot 'on n’est pas toutes et tous traités de la
méme facon en tant que citoyen national ou du monde.

Au bout du chemin, le désir de créer une perspective d’avenir pour I’identité
africaine qui, au regard d’une histoire complexe, s’érige en identité plurielle,
mutante, nomade, métisse, pour laisser place au champ magique des infinis. Je
suis convaincue que les synergies culturelles africaines et d’origine africaine
rayonneront afin que les futures générations portent le flambeau d’une identité
nouvelle et véritable. Le multiculturel est encore une valeur en devenir, a
construire et elle nous préservera de I'exotisme douteux des ghettos (culturels).

117



«
nouvelle
estpos
somme:

d’u
quia
détourne
p1
histoire,
notre ¢
etest
parnou
etm

Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

atirune
science
 si nous
1scients
1émoire
lapidée,
polluée
ne autre
squela
ait déja
nventer
Smes ici
enant. »

Zora Snake

Conclusion

« Rebatir une nouvelle conscience est possible
si nous sommes conscients d’'une mémoire qui a été
lapidée, détournée et polluée par une autre histoire,
alors que la notre existait déja et est a réinventer
par nous-mémes ici et maintenant » soufflait tout
récemment I’artiste camerounais Zora Snake lors de sa
performance au colloque « Décoloniser la collection »
ala Colonie barrée a Paris.

Le premier ouvrage du collectif « Décoloniser les
arts » vient de sortir chez ’Arche Editeur®. Tous les
artistes qui y ont contribué parlent de la maniére dont
la décolonisation des arts permet de dénationaliser,
déracialiser et désoccidentaliser I'idéologie occidentale
de I'universel.

2 Cukierman, L., Dambury, G. & Verges, F. (éd.). 2018. Décolonisons
les arts ! Paris : LArche Editeur.

118



Renforcer le lien entre I’Afrique et I’'Europe

Ganza Buroko®

La réflexion sur le renforcement du lien entre I’Afrique et ’Europe dont il est
question dans ce texte ne constitue pas une analyse anthropologique, politique
ou ethnographique, domaines qui, dans 1’état actuel des sciences humaines,
ont leur importance et leur pertinence. Le point de vue adopté sera plutot
pragmatique, arrimé a une démarche de questionnement, d’observation et de
remise en question des pratiques, d’une prise de conscience de nos capacités et
de notre pouvoir d’action ainsi que de notre disposition a s’affirmer, s’assumer,
a évoluer et a s’améliorer face aux enjeux globaux auxquels ’humanité fait face.
Ma réflexion est donc fondée sur les réalités du terrain, sur mon observation
du regard que nous portons sur I’autre, qui crée une sorte de relation figée, tant
sur le plan individuel qu’institutionnel.

Les réflexions suivantes sont issues de mon expérience et font suite a mon
invitation en septembre dernier a la conférence intitulée « Partager le passé
et ’'avenir : renforcer les liens entre ’Afrique et ’Europe », visant a refléter,
de facon critique, les maniéres dont les Africains et les Européens peuvent
coopérer équitablement et durablement.

Afrique et Europe, liées malgré elles

Depuis le XIX¢siécle, le lien entre ’Afrique et ’Europe existe sous plusieurs
formes de coopérations qui se manifestent sur les plans institutionnels et
individuels, créant ainsi des amitiés qualifiées par certains de « fraternité ». Par

exemple, en Afrique, dans le but d’intégrer les visiteurs étrangers dans notre

1 Opérateur culturel.

119



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

environnement social, on les baptise souvent d’'un nom local qui symbolise
qu’ils sont acceptés dans la communauté, qu’ils en font désormais partie. Nous
voyons également réguliérement un(e) européen(ne) se mariant en Afrique
voir sa famille représentée par des membres de familles amies. Ces exemples
illustrent la volonté de renforcement des liens entre Africains et Européens,
mais il est important de s’interroger sur ’héritage historique sous-jacent. Nous
partageons en effet un passé commun qu’il est important de bien analyser afin
d’appréhender le présent et de garantir un futur commun durable et viable.

Le regard que nous portons sur l'autre est notamment

Lere 2NOUS  opcore trés influencé par le « regard colonial », aussi bien
port Fautre 4o I’Europe sur I’Afrique que de I'Afrique sur I’Europe. Le
€ nment  sillage de la colonisation est profond et demeure ancré
encore 'uencé  dans nos esprits ; il reste un grand travail a effectuer pour
f 'egard déconstruire ce regard colonial. Pour ce faire, il faudra
co aussi beaucoup de détermination des deux cOtés. Le regard
bi “urope colonial doit nous ouvrir un cadre de réflexion et de débat
su Je que pour reconnaitre les malaises qui subsistent dans ces
‘ liens. Il s’agit également d’inscrire cette réflexion dans une
, . L{e sur démarche d’ouverture d’esprit compléte et polyvalente.
PEure sillage
de | .sation Des conséquences du regard colonial et de
ondet  Iimportance de le déconstruire
d ancré
dan sprits ; Les conséquences sont énormes pour les deux
il r grand continents, sur le plan économique, social et culturel,
trav ~ctuer et I'Europe pourrait, a la longue, perdre sa relation
pour de Jire ce privilégiée avec I’Afrique qui est aujourd’hui préte a se
e Jlonial. tourner vers d’autres continents avec lesquels elle ne

partage pas le passé colonial. Dans le cadre de mon travail
d’organisation de projets culturels avec les jeunes de I’Est de 1la RDC, j’ai pu
observer que leurs aspirations et ambitions se tournent de plus en plus vers
d’autres continents que I’Europe. Par exemple, lors des discussions formelles et
informelles avec les jeunes, les idées suivantes ressortent souvent : « ’Europe
n’offre plus d’opportunités pour le développement personnel et professionnel
des jeunes africains, les relations avec les Européens n’ont pas toujours été
sincéres ; ce ne sont que des relations de pouvoir qui se créent consciemment
ou inconsciemment ». D’autre part, en Europe, la question de I'immigration
reste un sujet briilant. Il est donc pertinent de s’intéresser au regard colonial
de I’Afrique sur I’Europe car, en dépit de ces réserves de plus en plus audibles
vis-a-vis de I’Europe, les jeunes africains idéalisent encore beaucoup le
vieux continent.

120



Ganza Buroko | Renforcer le lien entre I'Afrique et I'Europe

Pour pallier tous ces problémes et renforcer les liens existants entre 'Afrique
et I’Europe, il est donc urgent de déconstruire le regard colonial. Tant qu’on ne
tiendra pas compte de ce fléau au niveau institutionnel et individuel, il sera
difficile d’établir un lien durable et viable entre les deux
continents, et les risques de rupture resteront importants. ~ En tant

En tant quopérateur culturel, la stratégie de culture
déconstruction du regard colonial que nous adoptons  de décc
passe par la compréhension et ’analyse de trois étapes: dy rega
la reproduction, la revendication et le détachement. que not
Nous constatons que la plupart des confréres en restent

> par ) passe [
encore aux deux premiéres étapes (reproduction ou Compré
revendication extréme) ou les traversent, mais rares sont , P
A . N . . etlana
ceux qui parviennent a la derniére. Ce cheminement fait R
trois etc

partie d’un cursus que nous intégrons maintenant dans
nos programmes au sein de Yole!Africa, un centre d’art, Feépr odL

de création et d’échange culturel basé a I’Est de la RDC. revendi

Une fois le regard colonial déconstruit, nous pouvons le détac

réver et inventer des liens durables et viables fondés sur

des échanges créatifs et techniques au profit des deux continents.

De par le passé commun, nous constatons qu’en Europe comme en Afrique,
les institutions et individus répétent et reproduisent inconsciemment les mémes
erreurs, clichés et stéréotypes batis sur ’héritage colonial. Les méfaits de cette
phase toujours active continuent a prendre une grande place dans nos liens
intercontinentaux. L’Africain a toujours eu tendance a vouloir ressembler a
l’autre plut6t que de croire a ses propres aspirations et capacités et, de 'autre
coté, I’Européen semble toujours donner des directives et influencer la maniére
de voir et de penser de I’autre.

A un moment donné, leur prise de conscience respective des méfaits
de I’héritage colonial les plonge automatiquement dans une réaction de
revendication ou dans un sentiment de contradiction mus par 1’émotion
humaine. Se créent alors des institutions de lutte accompagnées de
revendications virulentes individuelles dans une confrontation extréme avec
le regard colonial. Ces mouvements nous raménent a une essentialisation du
Noir et du Blanc.

Un exemple: le cas de la restitution des ceuvres d'art a I'Afrique
Je prends pour exemple ma propre observation récente sur la question de
la restitution des ceuvres d’art pillées en Afrique par les Européens. Certes

la cause est valable et respectable, mais sur quel fondement pouvons-nous
réclamer la restitution de nos biens et objets culturels « volés », comme

121

ateur
tégie
jon
vial
ons



rega
face

pragn
ces

«I

Mais r

Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

certains s’empressent de le dire, sous le coup de I’émotion ? Des ceuvres d’art
dont les générations futures ont effectivement besoin pour connaitre leur
propre histoire, pour renforcer la mémoire collective. Certains Africains,
plus particuliérement les Congolais de la diaspora et quelques intellectuels,
expriment leur lassitude sur cette question. De mes échanges avec certains
compatriotes, 'impression dominante qui se dégage est celle d’un aveuglement
par ’émotion entravant une réflexion de fond. Je ressens une irritation quand
j’entends des Africains d’autres pays réclamer « leurs » biens et « leurs » objets
sur un ton virulent, contestant le « vol » et le « pillage » des

golais, ceuvres d’art. Il y a lieu d’éprouver un certain scepticisme

ousen quand d’un coté, ils expriment haut et fort en francais ces

geons- arguments et, de l'autre, en privé, les dévaluent lorsqu’ils

sstgnt  reconnaissent — a mi-voix et en swahili — que la question

s dans est loin d’étre simple et que le temps n’est pas venu de la

Jutour régler vu I’'agenda politique national actuel (différent par

Pord exemple, de celui du Bénin ou d’autres pays africains).
ordare

La question est néanmoins loin d’étre focalisée sur nos
on des émotions ou sur notre frustration personnelle, mais elle
art»?  concerne plutét de vrais questionnements a partager
aqui? au profit de ’humanité en général. Nous, Congolais,
etou? regardons-nous en face, interrogeons-nous en restant
nent? pragmatiques dans ces débats autour du mot d’ordre

« restitution des ceuvres d’art » ? Mais restituer a qui ?

Quand et ou ? Et comment ?

Admettons que la restitution se fasse dans la capitale congolaise, a 2000 km
d’une ville de I’Est. La rejoindre est un réve pour un huissier de la fonction
publique ou pour un enseignant a qui le billet d’avion cofiterait six mois
de salaire. Ces derniers, légitimement, réclameraient aussi que ces objets
reviennent dans la ville a laquelle ils auront accés. Or c’est ici qu’il convient
de se demander quelle place occupe le secteur culturel dans la politique du
pays. Est-ce leur priorité ? Quand une autorité morale d’une province dit « je
ne fais pas la politique pour me retrouver a Kinshasa ministre nationale de
la culture [...] », quand nous avons encore des « antiquaires » non contrblés
qui piratent les ceuvres existantes et revendent aux étrangers ? Je crois que
le fait de revendiquer la restitution des ceuvres reste une demande légitime,
mais s’interroger sur notre désir et notre capacité de gestion reste primordial
et indispensable. Luttons pour une cause liée a la 1égitimité tant collective que
personnelle. Ne soyons pas dans I’émotion ou dans le fantasme a outrance sous
prétexte que nous avons une cible circonstancielle, un alibi tout trouvé en ces
temps de polémique.

122



Ganza Buroko | Renforcer le lien entre I'Afrique et I'Europe

La troisiéme étape, celle du détachement, nous ameéne tous a prendre du
recul face a I’histoire, pour ouvrir les fenétres du passé, comprendre le présent
et appréhender un futur commun. Elle nous conduit a créer un cadre non émotif
ou sentimental, voire méme nostalgique ol nous pouvons nous parler, nous
comprendre et nous écouter sans préjugés. Je crois qu’en tant que Congolais,
nous avons bien évidemment besoin que nos biens ou objets culturels nous
soient restitués, mais cela ne peut intervenir qu’aprés un solide travail de
fond et de prise de conscience des conditions d’accueil, non pas uniquement
matérielles (sauvegarde, conservation, archivage, etc.) mais également au
niveau de la démarche. Il s’agit de concevoir la restitution dans un esprit
décolonisé, ce qui est loin d’étre un mot générique dans notre pays ou les
slogans occupent une place importante dans la construction d’un discours
populaire sur la société. Il convient que cela se fasse dans la conscience de
servir I'intérét collectif de la nation. De leur co6té, les détenteurs des objets
culturels doivent permettre aux Congolais ou aux Africains un accés facilité
aux ceuvres (soit physiquement sur place ou, a défaut, en ligne) et penser au
partage de tous ces biens au moment venu d’une maniére ou d’une autre. Car il
en va de I’équilibre entre les deux continents a I’égard de cet héritage culturel
commun et du droit des Africains a disposer de ce qui est initialement leur
patrimoine culturel.

123



La gestion du patrimoine africain en Europe

Hamady Bocoum?

L’énoncé de cette rencontre, « Gestion du patrimoine culturel africain en
Europe », est a lui seul révélateur d’'un changement important de paradigme.
Dans cet énoncé il y a, en effet, la reconnaissance d’une paternité et un
engagement éthique au sens ou la gestion induit respect, préservation et
partage. C’est donc avec beaucoup d’enthousiasme que j’y prends part, d’autant
plus que le Musée des Civilisations noires, que j’ai I’honneur de diriger, est lié
au Musée royal de I’Afrique centrale par une importante convention.

Assumer que le patrimoine visé (ethnographique, documentaire,
audiovisuel, biologique, etc.) appartient a ’'Afrique est, en soi un pas de
géant, rapporté a une période, pas trés lointaine, ou cette question était
taboue. Si le discours du président francais prononcé a Ouagadougou le mardi
28 novembre 2017 est passé par 13, il ne fait pas de doute, non plus, que des
dynamiques, de moindres portées, certes, étaient en cours dans certains
milieux professionnels au MRAC en Belgique ou encore au Muséum d’histoire
naturelle du Havre en France, par exemple.

Mais il faut reconnaitre que, malgré la volonté de certains professionnels, et
méme d’organisations internationales comme 'UNESCOQ?, la parole politique a
une portée autrement plus significative, et c’est ce qu’a fait le président Macron

1 Directeur général du Musée des Civilisations noires, Dakar, Sénégal.

2 LAssemblée générale des Nations unies s’intéresse a cette problématique et, depuis 1972, plus de
vingt résolutions ont été adoptées sur ces questions. L'appel du directeur général de 'UNESCO,
le Sénégalais Amadou-Mahtar M’bow en date du 7 juin 1978 préfigure, incontestablement, celui
du président Macron. La rencontre organisée par 'UNESCO en son siége parisien le 1°" juin 2018
al’avantage de bénéficier de soutiens politiques qui avaient fait défaut au grand visionnaire que
fut M. M’bow.

125



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

en déclarant : « Je ne peux pas accepter qu’une large part du patrimoine culturel
de plusieurs pays africains soit en France. Il y a des explications historiques a
cela, mais il n’y a pas de justification valable, durable et inconditionnelle. Le
patrimoine africain ne peut pas étre uniquement dans des collections privées
et des musées européens. Le patrimoine africain doit étre mis en valeur a Paris,
mais aussi a Dakar, a Lagos, a Cotonou, ce sera une de mes priorités ».

Cette initiative ne manquera certainement pas d’avoir des échos aupres
d’autres décideurs politiques, voire de susciter un consensus autour d’un
instrument normatif piloté par F'UNESCO. Mais ’acquis le plus important,
au jour d’aujourd’hui, est la reconnaissance du statut du propriétaire et
I’acceptation du principe de la restitution. I y aura
bien évidemment des résistances, comme celles d’Yves-
autre ditions  Bernard Debie, qui s’est déja prononcé sur 'intenable

nitives, promesse du président Macron et s’est insurgé contre
ssions le « prince »: « Cest précisément contre ce type de
eth hiques “fait du prince” qui s’exprime a la premiére personne
autres dusingulier : “Je ne peux pas accepter”, “Je veux que

Les étes et

dés ations d’ici cing ans”... que le principe d’inaliénabilité a été

< :)rigi ne édicté. Le domaine public est constitué des biens de la
entiel nation, c’est-a-dire du patrimoine du peuple francais.

’e’:' e C’est fondamentalement pour cette raison qu’il est

d ctions inaliénable. On ne peut accepter qu'un président, en
ird’hui raison de ses affinités, de ses gofits — voire dégofits — ou

consel ansles  de ses intéréts, quand bien méme les jugerait-il d’'une
museé )péens, dimension nationale ou historique, puisse porter atteinte
qu’ils < yublics  au patrimoine national francais ». Je respecte son opinion,

privés. je ne la partage pas, mais il est dans son rdle.

Nous verrons jusqu’otl ira le Prince a la réception du
rapport Felwine-Savoy? en novembre 2018. Personnellement, j’ai la naiveté
de penser que les lignes feront plus que bouger et qu’un certain monde va
s’effondrer.

Ceci nous renvoie a l’origine et a la qualité des collections africaines en
Europe, question qui a largement été traitée dans le cadre de ce colloque. Car
ce sont précisément les conditions de collecte de ces objets qui expliquent la
pertinence de la restitution. Les conquétes et autres expéditions punitives,
les missions ethnographiques et autres désacralisations sont a I’origine de
I’essentiel des collections aujourd’hui conservées dans les musées européens,

3 Le binéme Felwine Sarr et Bénédicte Savoy a été retenu par le président Macron pour produire
un rapport et faire des propositions pour la restitution des biens culturels africains détenus par
la France.

126



Hamady Bocoum | La gestion du patrimoine africain en Europe

qu’ils soient publics ou privés. La déclaration de monsieur Guido Gryseels,
directeur du MRAC, qui détient certainement I'une des plus grandes collections
ethnographiques africaines en Europe, clot, a elle seule, le débat sur cette
question : « L’Afrique est un continent qui a été pillé,

vidé. Nous ne pouvons pas ignorer ce sujet et nous L'Afriq
devons trouver des solutions... Chacun d’entre nous doit  ,ontine

se déterminer ».

‘ . pillé, vic
Trouver des solutions, c’est ce qu’il y a de plus

. . . - . pouvon:
important maintenant. Mais la question n’est pas simple, ot
car les statuts et les matériaux divergent. Si les cas cesuje

devons

des collections publiques peuvent étre traités par les
princes, ceux des collections privées sont autrement plus solutior
complexes, méme si certaines ont exactement les mémes d’entre
origines. En effet, si une communauté était battue, surtout  se détes
suite a une résistance militaire, tout le monde se servait, y
compris les hommes de troupe. De ce fait, des collections
ont été constituées dans certaines familles d’expéditionnaires coloniaux. Il y
a aussi, mais elles sont moins importantes, celles sorties du continent depuis
les indépendances par des réseaux illicites auxquels des Africains ont, sans
aucun doute, participé.

Guido Gryseels

Mais que valent ces collections aux yeux des Africains ?
Vu le désamour entre les publics et les musées ethnographiques en Afrique,
il est évident que les intéréts et les demandes de restitution ne seront pas de
méme nature. Il ne faut pas, en effet, oublier que ces collections constituées
durant la colonisation sont, d’'une certaine maniére, le reflet de I’Afrique
subalterne. Que les Africains ne s’y reconnaissent pas
toujours n’est donc pas étonnant. Un important travail Il ne fau
d’interprétation et de contextualisation devrait étre effet, ol
fait par les Africains afin que le retour annoncé ne se  ceg cole
transforme en cauchemar culturel.

constitt

En I’'absence d’un débat de fond, dont les prémisses la colon

sont toutefois en cours, une série de propositions a .

e e . . sont, d’t
caractére trés général peuvent étre faites : .

maniere

— dans le principe, tout ce qui est illégalement acquis
doit &tre restituable, sans aucune limitation, les | Afrique
modalités pouvant faire I'objet de traitements Que les.
spécifiques ; s’y reco

— pour déterminer le caractére licite ou illicite pas toul'
d’une collection on doit, autant que faire se peut, Jonc pa
déterminer son statut et sa tracabilité ;

127

été
sne
norer

rdes
cun
it



Ce
qui s
pour nc
nous
revisi
doulou
histoil
etde e
d’écha
axés
mutt

la sukt
PAfi

Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

si une demande est formulée, avec des preuves avérées, la restitution
devrait pouvoir se faire sans encombres ;

les responsables européens des collections africaines ne devraient pas se
soucier de ce que deviendraient ces objets en Afrique. Les communautés
pouvant décider de les resacraliser ou méme de les détruire pour des
raisons qui leur sont propres ;

la question de la restitution n’étant pas propre a ’Afrique, qui n’est pas
la seule a avoir souffert de I’expansion européenne, I’Europe elle-méme
n’étant pas a I’abri de demandes intra-européennes, il est évident que
I’élaboration d’un instrument normatif est la solution la plus appropriée.
Mais elle prendra un certain temps.

En résumé, si la question de la restitution n’est pas
itution, neuve dans son énoncé et qu’elle a toujours été poseée,
|lutaire Y compris dans le systéme des Nations unies, il est
évident qu’il y a un renouveau, une accélération et que la
déclaration du président Macron est comme I’étincelle qui
. a mis le feu aux poudres. Aucune gesticulation ne pourra
pages plus arréter la machine et ’Afrique ne sera pas la seule a
de rfos mettre le pied a I’étrier. Nous nous acheminons lentement,
[0g€EeS  mais siirement, vers la mise en place d’un instrument
;bases  normatif international ou vers I’approfondissement
ilturels  de ceux déja existants (Convention de 1970, Convent
espect Unidroit, etc.). Cette restitution, qui sera salutaire pour
n plus notre humanité, nous permettra de revisiter des pages
douloureuses de nos histoires partagées et de jeter les
bases d’échanges culturels axés sur le respect mutuel
et non plus la subordination de I’Afrique fantéme, pour
reprendre Michel Leiris.

manité,
ttra de

tion de
ntéme.

128



Dealing with claims for
Nazi-looted art and colonial objects

Jos van Beurden*

The pillage of other people’s cultural heritage during times of armed conflict
and instability has occurred throughout history.? Earlier [ have begun to chart
the major wave of looting that took place during the five hundred years of
European colonialism.3 Colonial powers took, often

forcefully, cultural and historical treasures from colonial ~ A|[ in al
contexts. The Spanish conquistadores were among the ofth ous

first ones. They shipped loads of gold and silver objects to

o i ) ) objects
their King. Belgium’s King Leopold II and his successors
. and Nor
were among the later ones. They systematically collected ,
publicr

ethnographic and other objects from Congo. Among ;
the loot were war booty, ritual objects confiscated by ~ Private
missionaries and their helpers, and items smuggled CdN be «

by colonial administrators, military, and others. Many  contes:
treasures were admittedly acquired in a win-win situation,

as both sides benefitted from it and the transfer of the objects occurred on a
voluntary basis. Due to poor records and generally weak provenance research
it is unknown whether other treasures belong to the first group of contestable
objects or to the second of items acquired in a win-win situation. All in all,
hundreds of thousands of objects in European and North American public
museums and private collections can be considered contestable.

1 Affiliate researcher Vrije Universiteit, Amsterdam.
2 See Frankopan 2015.
3 van Beurden 2017: ch. 3-5.

129

ds

nean
rican
sand
ons
red



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

Another such wave was the looting of art works that occurred under the

auspices of the Nazi regime between 1933 and 1945.4 Most had belonged to

Jewish families or were considered as degenerate art. Like the colonial wave,

this one also involved a countless number of treasures.

The bvious  Since more than two decades ago, however, soft-
rences law instruments have been adopted for dealing with

'n Nazi- these Nazi-looted objects. One is the 1998 Washington

looted ks and Conference Principles on Nazi-looted Art. Although non-

contes olonial t?mdmg a}nd thus nc?n-enforceable in cour.t, they pave
, lifted the issue of Nazi-looted art works to an international
cL bjects. : .
b “h th level, prompted public and private possessors of such
TO. 1, ,e objects to take their responsibility, and offered guidelines
lootin 2 Nazis  on how to solve claims ina just and fair manner. Thanks
v rtofan o these principles, national restitution committees know
exterm ) policy better how to deal with claims and many families that lost
of S| jJroups  treasures have been able to regain them.5
Of peo o lived For contestable colonial cultural objects such
in N trolled  principles do not exis't. Very little has been‘arranged for
states i se. The ]t)h)eée’. 1’\[/{heb otften-lrjna.ltltgge.d Conglgles;a ?re&dgnt( )I(;S\(;ﬁg-
] ésiré Mobutu submitted in 1 esolution 31
loot olonial 73 ) 3167 A7
s at the UN General Assembly asking for ‘the restitution of
objec part of ) L L
, objects to countries victim of expropriation’. The former
an ex onand colonial powers abstained. They did not care either
dominc olicy of  about the 1978 plea of Director-General Amadou-Mahtar
the who ulation  M’Bow of UNESCO *“for the return of an irreplaceable
ofus raway cultural heritage to those who created it’ and sabotaged

ssions. for years the ratification of the 1970 Convention on the

Means of Prohibiting and Preventing the Illicit Import,

Export and Transfer of Ownership of Cultural Property. China, Peru, and other

countries had suggested the inclusion of a restitution article but, for fear of

claims, the former European colonial powers rejected this suggestion. Even

without it, European powers kept fearing restitution claims so much that it

took decades before they ratified the Convention. Belgium and the Netherlands
did so in 2009.

There are obvious differences between Nazi-looted art works and
contestable colonial cultural objects. To begin with, the looting by the Nazis
was part of an extermination policy of specific groups of people, who lived in
Nazi-controlled states in Europe. The looting of colonial objects was part of an

4 Nicholas 1995; Koldehoff 2014.
5 Campfens 2015: 1-40.

130



Jos van Beurden | Dealing with claims for Nazi-looted art and colonial objects

exploitation and domination policy of the whole population of usually far away
possessions. The pillage by the Nazi regime covered a period of less than fifteen
years and was geographically mostly limited to Europe (and to China and Korea
in East Asia, insofar as Japan participated in this loot). The pillage of colonial
objects was spread over many centuries and occurred in many places. Owners
and their descendants of Nazi-looted art are usually individuals and easier
to identify than the state/community/royal family that might be entitled to a
colonial object. Documentation about Nazi-looted art works is more abundant
than evidence about contestable colonial objects.

In spite of these differences, the two categories of contestable objects have
one important characteristic in common. Each is related to a historical injustice,
to policies and deeds that we do not support any more today. Many owners of
objects that were lost during the Nazi regime or during colonialism still suffer
under their loss. Their return could have a healing effect on them. This insight
about healing has been longer recognized in relation to Nazi-looted art than to
colonial loot. In the past few years, the debate about colonialism and colonial
collections in Europe has become more intense. Yet, claimants of colonial
collections have great difficulty in getting their claims taken seriously.

An example is the Benin Dialogue between European museums and the
government of Nigeria and the Edo Kingdom. In 1897, British soldiers captured
thousands of precious plaques and heads. These bronze and ivory items are
pages that tell the history of the Edo Kingdom. Named after its capital, Benin
City, the objects are called Benin objects. The dispersion of these ‘records of
our souls’, as Adepeju Layiwola writes, over museums and private collections
in Europe and North America has made them ‘a fragmented experience’.® In
2007, a major exhibition of Benin objects was held in Vienna, Berlin, Paris,
and Chicago. At the occasion, the Oba or traditional Edo King requested a few
(and not all) Benin objects from European museums in order to complement
the meagre collection in Benin City. The answer of the Weltmuseum in Vienna
was a flat ‘no’; Benin objects — abundantly present in the Viennese culture
temple — were state property and could not be alienated. It created feelings of
uneasiness and inspired a curator of the Weltmuseum to use her good contacts
in Nigeria to start, together with Nigeria, the Benin Dialogue. Almost a decade
later, the dialogue continues but, much to the regret of many in Africa’, not a
single statue has been returned. The main decision that has been made is to
build a museum in Benin City, where rotating material from the museums in
Europe can be displayed on a permanent basis.?

6 Layiwola 2007: 87.
7 See e.g. Shyllon 2016; Opoku 2017.
8 The Art Newspaper 2017; Nationaal Museum van Wereldculturen 2018.

131



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

From the above I conclude that there is a huge difference in the way in
which European countries, museums, and private possessors have been
dealing with Nazi-looted art works and the way of their dealing with looted
colonial treasures and that this difference can be defined as unequal treatment
and therefore borders on injustice.

How can we deal with this difference? A solution that comes to my mind is
the adaptation of the above-mentioned Washington Conference Principles into
principles for dealing with contestable colonial objects. An effort is shown

in the attachment. I have discovered in off-the-record

How bl ects conversations with European heritage professionals
shoul irned? it many puzzle over what to do with tainted colonial
Ho Id theY collections in Europe. How far should they go? Can they
handle juality  set conditions? How many objects should be returned?
bet former How should they handle the inequality between a former
colon: former  colony and a former colonizer? Such principles can offer
c 2Such the necessary foundation for a commitment that is
9s can needed to solve the issue of lost colonial objects. They
can create a European support for bilateral negotiations

offer essary . . . ‘
with former colonies. Recently, the preparation of ‘such
fo n for a principles for dealing with colonial heritage’ was pleaded

con 1t that in Germany and Belgium.?

is ne ) solve The above-mentioned differences between the two
th OfIOSt categories have an impact on the concepts that can be
ccC biects, used in both sets of principles. Those for dealing with

Nazi-looted art works do not necessarily fit the colonial
loot principles and will have to be adjusted. Concepts such as ‘art works’,
‘confiscated’, ‘looted’ and ‘pre-War owners’ are unsuitable for colonial loot.
‘Art works’ is unfit, as many countries of origin consider their lost relics not as
‘art’ but as e.g. ritual and royal objects, as cultural heritage. I propose to replace
this term by objects of cultural or historical importance. ‘Confiscated’ is unfit,
as it raises juridical problems. Colonial possessions fell under the sovereignty of a
European power, and such a power could decide about objects in its own territory.
I propose therefore to replace this by ‘acquired without just compensation
or involuntarily lost’ during the European colonial era, therewith pointing
to the often unequal and violent circumstances under which objects were
acquired. The acquisition without just compensation or involuntarily lost
distinguishes this sort of items from objects that were purchased, exchanged,

9 Parzinger 2018. Parzinger is President of the influential Preussischer Kultur Stiftung. In Belgium,
a group of museum curators and academics has asked for it, https://faro.be/index.php/blogs/
katrijn-dhamers/restitutie-moet-kunnen (accessed 22 October 2018).

132


https://faro.be/index.php/blogs/katrijn-dhamers/restitutie-moet-kunnen
https://faro.be/index.php/blogs/katrijn-dhamers/restitutie-moet-kunnen

Jos van Beurden | Dealing with claims for Nazi-looted art and colonial objects

or taken in relatively equal circumstances. The term ‘pre-War owners’ in the
1998 Washington Principles is unsuitable. ‘Pre-war’ has the disadvantage that
colonial wars and conflicts are often harder to define than the Second World War.
In many colonial possessions war and violent confrontation were a permanent
feature of the relation between colonizer and colonized. The use of the concept
of ‘owner’ has serious limitations for colonial objects. For Nazi-looted art works,
the rightful owners are usually identifiable individuals or ,

families. For many lost colonial objects the original owner Asin th

is unknown. It could have been a (royal) family, a village or Confere

a community that took care of it. I prefer therefore the term  Pr: inc iP’
‘rightful claimants’ as the colonial equivalent of ‘pre-War  be stat
owners’. ‘Rightful’ should be taken in terms of morality Principl

and justice and not in a legal sense. Rightful claimants  peqg ling

can be states, state-related institutions, communities, Cultural
descen'dants of former local rulers, etc. o ' herita g
As in the Washington Conference Principles, it should should

be stated in the Principles for Dealing with Colonial ‘

records

Cultural Objects that heritage institutions should open .
their records and archives, actively stimulate research activel
to fill gaps and ambiguities in questions of provenance, TF€S€edrc
and make the outcomes accessible. Both parties should —and am
look for fair and just solutions. Rightful claimants should  |n quesi
be encouraged to present their claims. The last principle provenc
mentions alternative dispute resolution mechanisms. 46 ¢
Legal procedures and court cases have to be avoided.
European museums and private collectors should openly
face the issue of contestable colonial cultural objects in their collections. They
should, in close cooperation with experts from the former colonies, do pro-
active search and show willingness to discuss where these objects belong.

accessi

In conclusion, the time has come for former colonial powers, their museums,
and collectors to reconsider their tainted colonial collections. Several former
colonies keep asking for it. The words ‘We miss you so terribly’, spoken by Mali’s
Minister for Culture at the opening of the ethnographic Musée du quai Branly
in Paris in 2007, can be supplemented with many other examples.® Former
colonies have both a cultural and an economic interest in the retrieval of their
cultural and historical treasures. The objects are part of their history. Strong

10 http://africultures.com/musee-du-quai-branly-ainsi-nos-oeuvres-dart-ont-droit-de-cite-la-
ou-nous-sommes-dans-lensemble-interdits-de-sejour-4458/?utm_source=newsletter&utm_
medium=email&utm_campaign=429 (accessed o1 October 2018).

133

ngton

ould

-]
-

olonial
's that
itions
eir
chives,
ate
gaps
S

d

omes


http://africultures.com/musee-du-quai-branly-ainsi-nos-oeuvres-dart-ont-droit-de-cite-la-ou-nous-sommes-dans-lensemble-interdits-de-sejour-4458/?utm_source=newsletter&utm_medium=email&utm_campaign=429
http://africultures.com/musee-du-quai-branly-ainsi-nos-oeuvres-dart-ont-droit-de-cite-la-ou-nous-sommes-dans-lensemble-interdits-de-sejour-4458/?utm_source=newsletter&utm_medium=email&utm_campaign=429
http://africultures.com/musee-du-quai-branly-ainsi-nos-oeuvres-dart-ont-droit-de-cite-la-ou-nous-sommes-dans-lensemble-interdits-de-sejour-4458/?utm_source=newsletter&utm_medium=email&utm_campaign=429

Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

collections, if well preserved and presented, attract tourists and scientists. The
way Europe has been dealing with Nazi-looted art works can inspire Europe’s

dealing with colonial cultural objects.

1998 Washington Principles adapted for colonial objects™

Washington Conference Principles on
Nazi-Confiscated Art

In developing a consensus on non-binding
principles to assist in resolving issues relating
to Nazi-confiscated art, the Conference
recognizes that among participating nations
there are differing legal systems and that
countries act within the context of their

own laws.

1. Art that had been confiscated by the Nazis
and not subsequently restituted should be
identified.

2. Relevant records and archives should
be open and accessible to researchers,
in accordance with the guidelines of the
International Council on Archives.

3. Resources and personnel should be made
available to facilitate the identification of all
art that had been confiscated by the Nazis
and not subsequently restituted.

4. In establishing that a work of art had
been confiscated by the Nazis and not
subsequently restituted, consideration
should be given to unavoidable gaps or
ambiguities in the provenance in light of the
passage of time and the circumstances of
the Holocaust era.

Principles on objects of cultural or
historical importance, taken without just
compensation or involuntarily lost in the
European colonial era

In developing a consensus on non-binding
principles to assist in resolving issues relating
to objects of cultural or historical importance,
that were taken without just compensation
orwere involuntarily lost in the European
colonial era, it is recognized that among
participating nations, there are differing legal
systems and that countries act within the
context of their own laws.

1. Objects of cultural or historical importance
taken without just compensation or
involuntarily lost in a territory controlled by
European, American or Asian colonial powers
and not subsequently returned should be
identified.

2. Relevant records and archives should
be open and accessible to researchers,
in accordance with the guidelines of the
International Council on Archives.

3. Resources and personnel should be made
available to facilitate the identification of all
objects of cultural or historical importance
taken without just compensation or
involuntarily lost in the European colonial era
and not subsequently returned.

4, In establishing that an object of cultural or
historical importance was taken without just
compensation or had been lost involuntarily
in the European colonial era and not
subsequently returned, consideration should
be given to unavoidable gaps or ambiguities
in the provenance in light of the passage of
time and the circumstances of the European
colonial era.

11 van Beurden, J. 2017. Treasures in Trusted Hands — Negotiating the Future of Colonial Cultural

Objects. Leiden: Sidestone Press, pp. 252-253.

134



Jos van Beurden | Dealing with claims for Nazi-looted art and colonial objects

5. Every effort should be made to publicize art
that is found to have been confiscated by the
Nazis and not subsequently restituted in order
to locate its pre-War owners or their heirs.

6. Efforts should be made to establish a
central registry of such information.

7. Pre-War owners and their heirs should
be encouraged to come forward and
make known their claims to art that
was confiscated by the Nazis and not
subsequently restituted.

8. If the pre-War owners of art that is found
to have been confiscated by the Nazis and
not subsequently restituted, or their heirs,
can be identified, steps should be taken
expeditiously to achieve a just and fair
solution, recognizing this may vary according
to the facts and circumstances surrounding a
specific case.

9. If the pre-War owners of art that is found
to have been confiscated by the Nazis, or
their heirs, cannot be identified, steps should
be taken expeditiously to achieve a just and
fair solution.

10. Commissions or other bodies established
to identify art that was confiscated by the
Nazis and to assist in addressing ownership
issues should have a balanced membership.

11. Nations are encouraged to develop
national processes to implement these
principles, particularly as they relate to
alternative dispute resolution mechanisms
for resolving ownership issues.

5. Every effort should be made to publicise
objects of cultural or historical importance
that are found to have been taken without
just compensation or were lost involuntarily
during the European colonial era and not
subsequently returned in order to locate its
rightful claimants.

6. Efforts should be made to establish
aregistry of such informationona
bilateral basis.

7. Rightful parties should be encouraged to
come forward and make known their claims
to objects that were taken without just
compensation or lost involuntarily in the
European colonial era and not subsequently
returned.

8. If the rightful claimants can be identified,
steps should be taken expeditiously to
achieve a just and fair solution, recognizing
this may vary according to the facts and
circumstances surrounding a specific case.

9. If no rightful claimants can be identified,
steps should be taken expeditiously to
achieve a just and fair solution.

10. Commissions or other bodies established
to identify objects of cultural or historical
importance that are found to have been
taken without just compensation or to have
been lost involuntarily in the European
colonial era and to assist in addressing
ownership issues should have a balanced
membership.

11. Nations, including the minorities and
indigenous peoples in these nations, are
encouraged to develop national and
international processes to implement these
principles, particularly as they relate to
alternative dispute resolution mechanisms
for resolving ownership issues.

135



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

References

Campfens, E. (ed.). 2015. Fair and Just Solutions:
Alternatives to Litigation in Nazi-Looted Art
Disputes: Status Quo and New Developments.
The Hague: Eleven, pp. 1-40.

Frankopan, P. 2015. The Silk Roads — A New
History of the World. New York: Bloomsbury.

Koldehoff, S. 2014. Die Bilder sind unter Uns —
Das Geschdift mit der NS-Raubkunst and der
Fall Gurlitt, Berlin: Galiani.

Layiwola, A. 2007. ‘The Benin massacre:
memories and experiences’. In B.
Plankensteiner, Benin — Kings and Rituals —

Court Arts from Nigeria. Ghent: Snoeck, p. 87.

Nationaal Museum van Wereldculturen. 2018
(19 October). ‘Statement from the Benin
Dialogue Group’. The Netherlands.

Nicholas, L.H. 1995. The Rape of Europa — The
Fate of Europe’s Treasures in the Third
Reich and the Second World War. New York:
Vintage Books.

Opoku, K. 2017 (27 April). ‘European museums
to “loan” looted Benin bronzes to Nigeria?’.
Pambazuka News, Nairobi.

Parzinger, H. 2018 (25 January). ‘Bauen wir
Museen in Afrika! Kunst der Kolonialzeit’.
Frankfurter Algemeine Zeitung.

Shyllon, F. 2016. ‘Imperial rule of law trumping
the return of Benin bronzes and Parthenon
sculptures and the failure of the dialogue for
the return of Benin bronzes’. Amsterdam:
unpublished paper for Network Conference of
the Historical Dialogues, Justice and Memory
Network, December 1-3, 2016.

The Art Newspaper. 2017 (16 October). ‘Looted
Benin bronzes to be lent back to Nigeria’.
van Beurden, J. 2017. Treasures in Trusted Hands
— Negotiating the Future of Colonial Cultural

Objects. Leiden: Sidestone Press.

136



Introductory remarks to the panel

The Hon. Alexander De Croo?

Ladies and Gentlemen,
About one week ago, the FAO, the UN Food and Agriculture Organization’s
State of Food Security and Nutrition report for 2018 was made public. It paints
a grim picture of the prevalence of malnutrition throughout the world today,
indicating a rise for the 3rd consecutive year, with climate change playing an
increasingly significant role.

It shows that the number of hungry people in the Progres >MS,
world has grown to reach 821 million people last year. f’oes ne
That is one in every nine people on this planet. inastrc e.
In the very same week, Sometii vision
- we witnessed the reopening of the Ethiopean- IS blurre e
Eritrean border and the withdrawal of troops, multitu: rrent
marking an end to 20 years of bitter conflict. affa,',-S, see

»

- we saw, for the first time in African history, the clea rIy I
cities of Cairo and Cape Town be physically

) i - taking c ack
connected through fiber-optic cable, providing
. . and obs e
high speed broadband across the continent.
longert nds.

- we saw the appointment of Kamissa Camara as
the first female Foreign Affairs minister in the history of Mali.
Progress, it seems, does not move in a straight line. Sometimes our vision
is blurred by the multitude of current affairs, and to see clearly requires taking
a step back and observe the longer term trends.

1 Deputy Prime Minister and Minister of Development Cooperation, Digital Agenda, Telecom and
Postal Services in 2018.

137



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

When we take such a step back, we can observe that the world has seen
tremendous progress:
- The number of people living in abject poverty has halved during the
last two decades.
- So has infant mortality.
- Compared to 25 years ago, the number of people with access to potable
water has risen by two billion.
- Never in history have more girls been sitting on school benches, than
at present.
And so, for all the challenges and setbacks we face today, I, for one, remain
optimistic.
The world has changed and is changing dramatically. But in general,
unmistakably for the better.
Change, however, also instills fear. Many of today’s global evolutions
raise concern to our electorates: trends in migration and

R eﬂ eci how to security, obviously, which we have to take very seriously.
foster itional But even developments which are in fact linked to
co onand  overall progress, are causing discomfort.
connec cieties, Some, for example, point out that the West is in
> refore relative decline.
cisein But if it stems from the rest of the world catching up
intros p as well. to the West — economically, technolog.icaH.y, in medical
Forr 1ts the terms? Then surely, froTn that perspective, it should be a
, reason for hope. Anything but fear.
issu at role . . -
The world is getting better. It is indeed, the best
W.e' OPean ot times.
Unio! to play It is therefore heartbreaking to see some of our core
ir orld, as  ideals and concepts — such as free trade, the rule of
one entral  law, science, human rights — and those institutions that
qu inthis go with it and which have made the world thrive, are
mor Jebate, now becoming more and more under strain because of
such fears.

We see this not only happening on the other side of the Atlantic, but also
here, in Europe. We should not be complacent.

Reflecting on how to foster international cooperation and connecting
societies, is therefore an exercise in introspection as well. For me, it puts the
issue of what role we, the European Union, seek to play in the world, as one of
the central questions in this morning’s debate.

The EU is a formidable international player, when it wants to be.
Economically, financially and in many other different ways, it has the potential
to yield substantial influence in the world.

138



The Hon. Alexander De Croo | Introductory remarks to the panel

A force for good, if we are able and willing to pull our weight.

Last week, in his State of the European Union speech, Jean-Claude Juncker
made this point. ‘Europe is a continent of openness and tolerance’, he said. ‘It
must and will champion multilateralism’.

I could not agree more. This has to be at the core of all our ambitions at
the world stage. I commend the European Commission President for stating
it explicitly.

Juncker also spoke of Africa. Europe’s twin continent, as he called it. ‘We
have to stop seeing this relationship through the sole prism of development
aid. Such an approach is beyond inadequate, humiliatingly so’, Juncker said.

‘Africa’, he went on, ‘does not need charity, it needs true and fair
partnerships. And Europe needs this partnership just as much’.

Again, I fully agree. Europe needs Africa, and Africa
needs Europe to tackle common challenges. And this Look at
is changing the nature of our partnership. One which  investn
will unavoidably be founded on a more equal footing. Africa, j
Whether it is about trade, migration, climate change, hqs bec
security... And here as well, this is progress, not a reason key eler
for fear.

) . . develop

Classic development cooperation, for all its successes Develo
and failures, is bound to reshape itself as this process ,’
unfolds. This is already happening at high speed. agencie
and mo

Look at how raising investments to Africa, for
example, has become a key element in development towards
policy. Development agencies are more and more gearing ~ sustain
towards facilitating sustainable private investmentsand  jnvestn
leveraging financial capital. We have witnessed a quest levemg
for innovative mechanisms to materialize this shift, capital.
which is still ongoing.

witness

When I look back at the start of my mandate as a for inno
minister of Development Cooperation, in 2014, I can h

hardly believe how much has evolved in development mec Cf’

materic

policy on these issues.
This is not just rhetoric. The EU is putting its money which is

where its mouth is. The European External Investment

Plan has set the ambition to raise 44 billion EUR in both private and public

investments.

Individual member states, such as Belgium, have stepped up their efforts too.

Best practices of involving the private sector are numerous across many donors

and, I am thrilled to see, becoming mainstream in most development agencies.

139

sing

nple,

olicy.
10re
ng
ating
vate
incial
est

s shift,
going.



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

This tendency of leaving the ‘classic development trenches’, is palpable
across other forms of cooperation as well.

Hitherto unimaginable domains are now also being taken into serious
consideration in our development policies.

Coordinating with other branches such as the military or the police, for
instance, on security issues of common interest.

Or with regards to migration, on which debates between and inside EU
Member States are still being waged fiercely. But one thing is clear, whatever
the eventual outcome of these debates: any conceivable conception of
controlled migration will only come to see the light through dialogue and in
accordance with our African partners.

Shaping such a new partnership and common future together with Africa
therefore requires a good degree of humility: we have to accept that today’s
global challenges cannot be faced by ourselves alone. Our destinies are
mutually intertwined.

It also requires courage. Courage, not to be misguided by scaremongers who
see in all this the demise of our European civilization. Courage, on the other
hand, to face problems head-on, instead of sugarcoating them. Courage, also,
to hold our partners to account whenever human rights and good governance
are treaded upon.

But above all, it requires self-confidence and a firm recommitment with
regards to our liberal core principles and values. We should never take them
for granted or acquis for eternity.

Human rights and good governance should remain at the cornerstone of all
our global dealings and all our partnerships

It is the EU’s unique selling proposition. It is where we can make a
difference.

Ladies and Gentlemen,

A rights-based approach should be central to any policy for achieving the
SDG agenda. That agenda is people-centered and value-driven. So should be
our development and partnership policies.

How can we uphold and champion these principles and the multilateral
institutions that underpin them? That is the challenge of the next decade. That
is the question we need to answer if we want to deliver on the 2030 Agenda.

‘Charity begins at home’, the old saying goes. Today, the SDGs begin at home.
And the best service we can render to the world, is to stay true to our ideals and
herald them as loud and as often as we can.

If we succeed, and we will, the future looks bright for us and our partners.

I, for one, remain an optimist.

Thank you.

140



The Hon. Alexander De Croo | Introductory remarks to the panel

Panel Speakers

Bogdan Vanden Berghe is the General Director of 11.11.11 - Umbrella of the Flemish
North-South Movement. 11.11.11. is a pluralist non-governmental organization for
development cooperation, gathering 300 '11. Groups' and 60 different organizations,

Koen Doens is the Deputy Director General of the Directorate-General for International
Cooperation and Development (DEVCO) of the European Commission, after holding several
positions at the European institutions such as head of the Spokespersons Service. Before his
career at the European institutions, Doens held diplomatic posts for Belgium in Syria, Iran, and
the Russian Federation, before becoming counselor to several Ministers.

Louise O. Fresco is the President of the Executive Board of Wageningen University & Research
since 2014, In her academic and popular work, she focuses on sustainable development in the
agricultural sector and has published four fiction books and eight non-fiction books, including
Hamburgers in Paradise. Furthermore, she was Assistant Director General of the Food and
Agricultural Organization (FAO) of the United Nations. Fresco presented the documentary
Fresco's Paradijs about food security for the Dutch public broadcast Nederland 2.

Katharina Vogeli is Senior Peace Advisor at the Swiss Federal Department of Foreign Affairs,
based at the Embassy of Switzerland in the Democratic Republic of the Congo. She is one

of the initiators of the Tujenge Amani! project, a conflict prevention and mediation project
that has developed an innovative methodology that is particularly well adapted to the
fragile context in the eastern Democratic Republic of the Congo, in the regions of South and
North Kivu.

Paul-Simon Handy is currently Head of the Conflict Prevention and Risk Analysis Division of
the ISS in Pretoria. Prior to this, he assumed the functions of Research Director and Deputy
Executive Director in the same organization. Handy is a political scientist and obtained his PhD
at the University of Leipzig. He has published extensively on issues related to governance and
state fragility in Africa as well as the AU peace and security architecture, and more recently

on the foreign policies of selected African countries. New research interests are centred
around the role of collective security regimes as well as Africa in a changing world. Handy has
previously held a teaching position at the Free University of Berlin before working as a Visiting
Fellow with the Stiftung Wissenschaft und Politik (the German Institute for International and
Security Affairs, SWP) in Berlin.

141



Connecting societies and exploring sustainable
forms of (cooperative) development

Bogdan Vanden Berghe?

The notion of partnerships between what is traditionally called ‘developed’
and ‘developing’ countries is at the heart of the Sustainable Development
Goals (SDGs). ‘We are now all partners on our way to a better future, leaving
no one behind’ is the positive interpretation of the SDGs. On paper we all
can agree on this, but today, within the context of this conference, we must
raise the question whether it is really possible to have a shared future without
having a common understanding of the past. Or at

least to try to have a common understanding. It isnot /e mu:

the topic of this debate, but I think it is very difficult to questi(
have a real partnership between Europe and Africa or a itis rea
real partnership between the DRC and Belgium for that

. i ) to have
matter, without a proper recognition of the horrible and
still very recent brutalities of colonization. We need it in fUtu.r ev
our society where we recently saw a glorification or at having

least a serious attempt to minimize the real consequences unders

of colonization, proven by outburst of racist languageand  the pas
behaviour. First and foremost, we need such a recognition

in order to start with a clean sheet towards the population that still bears the
consequences of colonization up until today. Finally, we need it in order to
speak frankly towards each other. The recent very critical stance of the Belgium
government towards the Congolese government regarding the increase in
human rights violations and an electoral process that has little credibility left

1 General Director of 11.11.11 in 2018.

143

he
er
ible

on



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

are both necessary and correct and supported by my organization, but were
all too easily delegitimized and set aside by the DRC as coming from a former
colonial power who never came to terms with the ‘loss’ of its colony. Therefore
it would be better to clear the air. For Belgium it could mean for example the
establishment of an independent commission of experts that documents the
behaviour of Belgium as a colonial power. We must recognize the damage done.
And we probably need to address the difficult question of compensation for
that damage too.

When talking about sustainable development and connecting societies,
the subject of this panel debate, addressing improvements or shortfalls of
traditional development cooperation is not enough. A quick overview of the
last 10 or 15 campaigns that were developed by my organization on behalf
of the Belgian NGO community is very obvious: none of them were focused
on traditional development cooperation. We campaigned for debt reduction,
for a better climate policy, for global social security, for the introduction of
a financial transaction tax, for better trade agreements and so on. For us it
is clear: those issues are far more important for countries from the global
South, many of which are still on the weaker end in trade, financial or climate
negotiations. The structural imbalance of power between Northern countries
and Southern countries is still alive and kicking in many international
negotiations. Europe as the biggest Official Development Assistance (ODA)
donor, by far, should address these structural issues more forcefully and
choose the side of the countries of the global South. Not just on a moral
ground, but also because African countries are our neighbours. The lack of a
unified voice makes Europe weaker, and more and more I hear progressive and
intellectual elites in African countries lose their faith in Europe, accusing them
of new forms of colonization through trade or financial policies. And through
development aid. As long as every dollar received by ODA Southern countries
is offset by more than 2 dollars leaving these countries because of debt service
repayments, profits that are shifted away by multinational companies, tax
evasion and so on, they at least have a strong argument. Europe should not
just be a Payer, it should also be a Player in tackling the underlying structural
imbalances in power that create this injustice. That’s an essential part of a
real partnership.

Our emphasis on topics like trade, climate, social protection and
financial issues demonstrate that we see more important policy leverages
towards development than plain and simple official development aid. But
we do believe that with the proper use of ODA, progress can also be made
in those complex global mechanisms. In theory we should thus applaud the
so-called comprehensive approach. Foreign policy should be consistent with
international development efforts. But this holds a greater danger: instead

144



Bogdan Vanden Berghe | Connecting societies and exploring sustainable forms of (cooperative) development

of making foreign policy more coherent with development policy, it can go
the other way round. If our foreign policy, including development aid, is
exclusively focused on defending our own political and economic interests
we risk the instrumentalization of aid. Or should we call it colonialization of
aid? Do I exaggerate? A quick look at the recent European policy to counter
illegal migration which is largely financed by ODA is very disturbing to us.
The financing of Libyan coastguards that push refugees back to detention
centres has nothing to do with development goals or SDGs but everything with
a European agenda of keeping refugees far away. Is it colonialization? The least
I can say is that these kinds of policies undermine the credibility of the whole
development sector. While we see a shrinking support for development aid in
our own societies, what really worries me is the shrinking support for this kind
of aid in African intellectual circles. They will be the future leaders in African
countries and for a real partnership we need their support.

And since Europe is a big payer and still a big believer in development
cooperation, we should talk about development. What kind of development
do we find important? Is it a higher GDP? Less inequality?

A better environment? Less poverty? For us and our As a sta

Congolese partners, it is a society that is inclusive ~POINt, f 11
and democratic, and where the political, civil, social, deVEIOF n
economic and cultural rights of citizens are protected, only be able
without discrimination, by transparent and accountable if itisin ,
public institutions. Strategies to support such sustainable  Qjtizen: ) be
development need to address the structural causes able to ate
of poverty and inequality. This work is not merely the in pu bli n-
provision of adequate financial means or sound technical .

o : o . making ses
support, it is also inherently political. After all, without 7 )
political will, development cooperation cannot achieve Cmd. C“':I“ or |
sustainable results. theirric luding

As a starting point, for 11.11.11 development can theirr i£
only be sustainable if it is inclusive. Citizens need to be  develof it the
able to participate in public decision-making processes  Jocal, n nd
and advocate for their rights, including their right to  jpterna vel.

development, at the local, national and international
level. That is where civil society and other citizen movements come in. Their
participation in decision-making processes increases the legitimacy and
support for government policy. Not just by participation in policy processes,
but also by being a watchdog. Policymakers need to be held accountable by
citizens so that they serve the people’s interests and not their own.

NGOs such as 11.11.11 and our members therefore invest most of our energy
in bringing together expertise from farmers, women, youths, human right

145



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

defenders and others in order to inform policymakers in taking better decisions.
Supporting local ‘actors of change’ close to or in the driver’s seat remains
however easier said than done.

This is certainly true in the DRC, where democratic governance is not
common and critical journalists, human rights defenders or politically
engaged citizens face harsh repression. This is why we

, We ort ,C’V’I support civil society organizations that advocate for the
society « zations rights of citizens. These can be traditional human rights
that ate for  organizations. But we also support think tanks that make
the rigl itizens. critical reviews of government spending, organizations
The:s be ‘old- that monitor the electoral process, and journalists that
fash i human  cover abuses of power.

rig hts c sations. Again, it is not an easy job, especially in the difficult
But we :upport Congole‘se Contex.t. This bottom-up approach ta%<es time,
thi ks that can be risky, requires constant evaluation and adjustment
. to the context and is sometimes hard to sell to extremely

make cr eviews . . )
results-oriented donors. Long-term partnerships with

o rnment

; organizations that are embedded in local civil society are
ending, nevertheless crucial for sustainable development.

orgar ns that Unfortunately, our work encouraging citizens to
monitor ectoral  speak out and participate in the development process
ss,and  of their country is under threat.
journali: 1t cover Weare currently facinga global ~ Unfortul our
abt f power. crackdown on civil society, a  work enc jing
phenomenon called ‘shrinking citizens ak
civic space : This might be an‘lmportant Foplc for our outand 'pa te
next campaign. Because we think that an independent ‘
. o . in the de ment
and pluralistic (!) civil society is essential to ensure ,
sustainable development. If critical voices are silenced process r
and power goes unchallenged, mismanagement, country er

corruption and the breakdown of the rule of law are threat. |

not far away. And this is happening all over the world. current| ga

In the past 10 years, more than 50 countries have  global ci wn
adopted laws that restrict the work of civil society. gn cjvil /, d

So here is my recommendation to policymakers phenom alled

interested in sustainable development: civil society
needs more freedom, not less, to do our work and
to play the critical and sometimes provocative role that a democratic society
needs. Holding leaders to account for corruption, mismanagement or human
rights abuses is crucial for the socio-economic development of any society.
Here and in the Global South. Upholding the rule of law and fighting impunity

‘shrinkin space’.

146



Bogdan Vanden Berghe | Connecting societies and exploring sustainable forms of (cooperative) development

is also in the interest of businesses and foreign investors, whose economic
risks go up when judges cannot independently rule on business conflicts and
contract violations. We are happy to see that more and more business leaders
are agreeing on this.

Stressing the importance of civil society means that we have to be critical
towards ourselves. New forms of cooperation are needed to address the
issues we face in an ever-changing and ever more connected world. In many
societies, including Belgium, creating or being a member

of ‘traditional’ civil society (with legal personality, [nourw 1lso
presidents, boards, treasures, general assemblies, etc.) tmnsfe‘ edge
seems to become less appealing to young people. Citizen and tha 1
movements ‘that po.p up spontane?usly ar}d mobilize one-wa on.
through social media are new and innovative forms of

o . We nee port
civil society. We see young people all over the world ,

o i . o andins h

mobilize and challenge inequality, discrimination,
corruption or human rights violations without a legal other, g ver
personality or a permanent administrative structure. A MOre€ CC d.
good example of this is a movement such as Luchain ~ Becaus >
Congo, whose members take enormous risks in their ~ what cc onis

non-violent struggle for better governance in the DRC, gl abou

while remaining a decentralized and participative

movement. One of the challenges of development actors is to connect with these
movements. 11.11.11 tries to work with them through our advocacy actions in
Belgium, by spreading their message to Belgian policymakers and media and
creating connections between young people in Belgium and activists in Congo.
Social media and civil society organizations such as 11.11.11 play therefore a
vital role in connecting Belgian and Congolese (civil) society.

Let me conclude by saying that both our traditional work and those new
forms of cooperation still involve a transfer of money, but our cooperation has
become and must become so much more than that. We have to share common
agendas and goals in which each of us has its own role to play — us towards
our governments and our partners towards theirs. In our work we also transfer
knowledge and that is not a one-way direction. We need to support and inspire
each other, getting ever more connected. Because that is what cooperation is
all about.

147



L’avenir empoisonné des relations Afrique-Europe

Fred Bauma*

Ce mois de décembre, le Musée royal de ’Afrique centrale, ou AfricaMuseum,
rouvrira ses portes aprés cingq ans de travaux de rénovation. Sur le site
Internet du musée, on peut lire que la rénovation était justifiée par le fait que
« ’exposition permanente était désuéte et la présentation peu critique vis-a-
vis de I'image coloniale », ce qui est pour le moins un euphémisme. En effet,
I’ancien musée était connu pour sa présentation raciste de la réalité coloniale.
Le Noir (« indigéne ») y était présenté en sous-homme, sauvage et primitif,
pendant que le Blanc était le « sauveur » venu apporter la « civilisation ».

L’AfricaMuseum, anciennement Musée du Congo ou Musée du Congo
belge, est né de la tristement célébre Exposition universelle de 1897, au cours
de laquelle des « spécimens » de Noirs étaient présentés aux cotés d’animaux
sauvages dans ce qui fut appelé le « village africain » (ou, devrait-on dire, un
« zoo africain »), et exposés a la curiosité de milliers de Belges.

La rénovation du musée est, certes, une initiative a saluer, mais elle ne
suffira pas a expier le mal. Il faudrait pour cela détruire complétement le musée,
ce qui reviendrait a détruire une histoire qui, bien que triste et honteuse, mérite
d’étre connue et racontée. L’avenir doit étre construit sur
la base d’un passé assumeé. J’ai eu la chance de visiter le Laveni
nouveau musée bien avant sa réouverture officielle. Sile  constrt
long couloir tout en blanc du nouveau batiment semble  ’yn po
refléter le désir de se débarrasser de la laideur de I'ancien
musée, son caractére originaire a laissé des marques indélébiles : c’est un
musée colonial, concu pour faire ’'apologie de la colonisation. Sur un des murs,

1 LUCHA (Lutte pour le Changement).

149

e
base
ume,



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

on peut voir gravés les noms des Belges morts au Congo pendant la colonisation,
mais pas la moindre trace des millions de victimes congolaises de cette période.
Aucun mot non plus sur les abus que ces personnages belges immortalisés
ont pu commettre ou cautionner. Notre guide du jour, un des responsables du
musée, prit tout de méme le soin d’expliquer de quelle maniére le musée se
voyait corriger cette ineptie : il allait graver sur les vitres des noms de quelques
victimes congolaises, de maniére qu’a chaque lever de soleil, leurs noms fassent
ombrage aux noms de leurs « héroiques » bourreaux. Artistiquement, ce sera,
en effet, une belle ceuvre, qu’on ne peut voir que quand le soleil apparait. La
nuit tombée, les bourreaux régneront de nouveau paisiblement sur leur beau
et célébre mur.

Le musée de Tervuren est aussi célébre pour son impressionnante collection
d’ceuvres volées, extorquées ou prises comme butins de guerre en Afrique.
Parmi ces ceuvres, des symboles sacrés des royautés africaines et de I’autorité

traditionnelle devenus pour les colons de simples objets
Jrgent de curiosité ou de décoration. En ce sens, Tervuren

d’assao Jation  partage sa célébrité avec le Musée du Quai Branly en
Afriq pe sur France et d’autres en Angleterre ou ailleurs.
lab é quité Il est urgent d’assainir la relation Afrique-Europe
d t et de sur la base de I’équité, du respect et de la solidarité
L

| : d dans la science comme dans la culture, la politique ou

[- a)
a: ¢ dans sur des questions économiques. Cette question est au
lasc OMmme  contre de plusieurs débats en cours actuellement en
C ulture,  Qccident. Pour nombre dentre eux, cela passe par la
Jue ou  restitution des ceuvres volées a leur pays/communautés
sur stions  d’origine. Pour ma part, cette question va bien au-dela

1 iques, de la restitution, et impose une vraie reconsidération des

tares de la colonisation, un vrai diagnostic des problémes

qui minent les relations entre ’Afrique et I’Occident avant de projeter dans un

avenir qui, a mon avis, est déja compromis par la gestion chaotique des crises
actuelles, particuliérement la crise migratoire.

Restituer une ceuvre volée devrait étre une question facile a comprendre
et ne devrait pas étre sujet a d’éternels débats. Plusieurs pays africains ont
pendant longtemps réclamé la restitution de leur patrimoine culturel volé
pendant la colonisation. Presque tous les pays colonisés furent victimes de
ce pillage, dont une partie seulement se retrouve dans des musées. Une plus
grande partie est détenue par des collectionneurs privés, y compris parmi
les familles des anciens colons. Ces objets ne se limitent pas seulement aux
instruments des cours royales africaines, ou a des objets de la vie quotidienne
de ’Africain d’avant et aprés les indépendances, mais il s’agit aussi parfois
des reliques de personnages clefs de I’histoire de ’Afrique, y compris ceux,

150



Fred Bauma | L'avenirempoisonné des relations Afrique-Europe

parmi eux, victimes de la colonisation, des luttes de libération et des conflits
postindépendances. Comme cet ancien officier belge en poste au Congo dans
les années 1960 qui, récemment, et non sans un brin de fierté, avait déclaré

détenir une dent du pére de 'indépendance congolaise,

F 'SpAys  patrice E. Lumumba ! Pour justifier le maintien de
lel’ icain endant  ces objets africains en Occident, plusieurs arguments
longt ‘clamé  sont souvent évoqués : ces trésors auraient déja été
la tionde  complétement détruits s’ils étaient conservés dans
le imoine leurs pays d’origine, en raison des conflits, de la
culturel endant corruption ou du manque d’infrastructures (muséales)
Ic isation. aux « standards internationaux ». Cet argumentaire
est fondamentalement illogique, voire transcendant.

Pre ousles ) .
., D’une part, il suppose que le « vol » de ces ressources
P lonisés est finalement une ceuvre salvatrice et que les voleurs
fure nesde  oyx-mémes sont légitimes pour préserver ce trésor de
ce Pi I ntune  ses propriétaires sous prétexte que ceux-ci ne sont pas
par lement  enmesure dele protéger. D’autre part, ce raisonnement
se ‘e dans  ignore la corrélation existant entre la faiblesse des

wusées, Etats africains d’aujourd’hui et la mainmise des ex-
puissances coloniales, et de I'Occident en général, sur
les ressources et sur leurs gouvernements.

Si la restitution des ceuvres détournées pendant la période coloniale est
une nécessité — le rapport de Felwine Sarr et Bénédicte Savoy est, a cet égard,
a saluer —, le travail de mémoire ne peut pas s’y limiter. Ce travail implique une
révision de la maniére dont I’histoire afro-européenne est

écrite, afin de réévaluer, reconnaitre et raconter les crimes Silares 1des
commis dans le sillage de la colonisation. Des crimes qui  geuvres nees
ne se limitent pas a des pillages des ressources naturelles pendant jode
ou des piéces d’art, mais aussi a des massacres, des viols colonial ne
massifs dans le silence absolu, et surtout a une sérieuse nécessi
acculturation, qui dans I'objectif de faire des Noirs, des p

R . o rapport vine
« Blancs a la peau noire », leur a fait hair leur culture,

i, . . SarretE cte

leurs traditions, leur mode de vie et a profondément
transformé la relation entre certaines communautés Savoy e: t
et leurs élites. Cette acculturation vient s’ajouter aux €9dr d, c il
découpages arbitraires des nombreux territoires qui ont le travai >moire

érigé des barriéres artificielles entre les mémes peuples  ne peut

a travers le continent. Les conséquences de ces actions s’y limite

sont difficiles a imaginer et leur réparation devrait

impliquer plus que des pays occidentaux. Il faudra un effort concerté des pays

africains et des pays du Nord pour rebatir les liens détruits. Cette réparation

151



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

des crimes culturels est importante non seulement pour réconcilier 'Africain
avec lui-méme et le sortir d’un complexe toujours grandissant qui I'oblige a se
représenter ’Occident comme I’eldorado et ’Occidental

L,Af” q,' soin de comme un modeéle a suivre et, au méme moment, a voir
sere 2Iavec g3 culture avec répugnance et vouloir s’en éloigner
son | autant  aussitot qu'il est « éduqué ». La gouvernance prédatrice
que I’Eu besoin  qui a caractérisé les Etats africains postcoloniaux n’a
dere surses fait qu’accentuer ce sentiment. L’Afrique a besoin de se
ac ssés et  réconcilier avec son passé, autant que ’'Europe a besoin

actu re nfin de réfléchir sur ses actes passés et actuels pour enfin
ima 9  avenir imaginer un avenir franc et respectueux. Autant les
fmnc e ctueux. Africains ont tendance a idéaliser ’Occident tout en le

rendant responsable de leurs malheurs actuels, autant
I’Europe a cette manie de nier ou d’idéaliser ses crimes du passé. Personne ne
semble prendre la responsabilité de ce lourd passé, qui pése encore sur notre
présent et qui obscurcit ’avenir des relations entre les deux continents.

L’avenir piégeé

Pendant que l'on discute encore du passé des Et pendn ona
relations entre ’Afrique et I’'Occident, I’avenir se @ peine once
retrouve déja piégé par des crises continuelles ¢ solder d
auxquelles I'Europe, et encore moins lAfrique, rihut de es
n’arrive a répondre de maniére effective. Et pendant colonia
qu’on a a peine commencé a aborder le lourd tribut estion rise
des crimes coloniaux, la gestion de la crise migratoire 9 R
. . . . migrato ue
risque de sérieusement envenimer les relations L,

de série nt

déja tendues entre les peuples de 1’Occident et .
’Afrique. Finalement, a chaque génération, a chaque =~ €MVENIN
siécle, correspond une crise qui maintient les deux I elation
continents dans une sorte de tension chronique qui ~ tendues les
nous détruit plus qu’elle ne nous renforce. La gestion peupI35 ~cident
calamiteuse de la crise migratoire a succédé a la gt I’Afri(
colonisation, qui avait elle-méme succédé aux traites
des esclaves, a la déportation, et cetera. N’est-on pas dans un cercle vicieux
ol aux musées racontant la vie des esclaves et anciens esclaves succéderaient
des musées de la colonisation (avec parfois des récits repensés un siécle plus
tard), puis des musées de la migration ?

L’avenir, s’il faut le préserver, doit 1’étre impérativement en corrigeant le
présent, tout en tirant les lecons d’un passé reconnu et assumé. La réalité

152



Fred Bauma | L'avenirempoisonné des relations Afrique-Europe

actuelle laisse cruellement a penser que ’humanité ne tire jamais des lecons
de quoi que ce soit, pire, qu’elle est encline a oublier vite ses déboires et a les
répéter (différemment ou pas). Moins d’un siécle apreés la fin du fascisme en
Occident, des partis naissent et des régimes se mettent en place sur la méme
idée. Ils gagnent de plus en plus d’espace dans cette Europe qui a pourtant
fait réver par ses beaux principes de République, de démocratie, de liberté, de
justice, d’égalité, et j’en passe. La peur de I’étranger est devenue un programme
politique susceptible de faire élire des candidats et, bien au-dela, un certain
racisme institutionnel survit depuis des décennies, et personne n’arrive a y
faire face efficacement. Ce racisme se manifeste dans plusieurs domaines, et
méme dans le domaine académique, que ’on pouvait espérer étre plus éclairé.
De nombreuses personnes d’origine africaine qui ont eu a voyager en Europe
y ont souvent fait face, a chaque fois qu’elles doivent passer les contrdles
aéroportuaires. Nos passeports sont tournés et retournés comme si pesait sur
nous, de maniére naturelle, une présomption de culpabilité d’immigration
irréguliére : nous ne sommes pas en ordre, jusqu’a preuve du contraire.
Ces fouilles systématiques sont réservées a toute personne « de couleur »
indépendamment de son statut, de son éducation et du
motif de son déplacement. C’est a croire que plus d’'un )
demi-siécle aprés les indépendances, I’Africain non  0rganis
blanc est devenu, certes humain, mais pas assez pour de ieun‘
bénéficier des mémes droits que les Occidentaux blancs. mouvel
Pire, plus d’un siécle aprés ’Exposition universelle de citoyen
Bruxelles, des Noirs, a Matonge, recoivent encore des organis

Ils sont

« visites » de nombreux touristes occidentaux curieux de fé minin

voir comment ils vivent. Le film Chez Jolie Coiffure de la structus

réalisatrice camerounaise Rosine Mbakam dépeint cette .

réalité choquante. diaspor
de rech

L’avenir des relations entre 1’Occident et ’Afrique
passe aussi par la conscience que les Africains sont en des ent
mesure de définir ’avenir qu’ils veulent pour leurs pays. desarti
Je ne parle pas ici d’une petite élite déconnectée et souvent  ils com I
corrompue qui dirige la majorité des pays africains, mais I’urgen(
plut6t des populations africaines, majoritairement jeunes, yne nou
qui, de plus en plus, s’organisent et se mobilisent pour traiectc
étre les seuls vrais acteurs de ’avenir qu’ils veulent pour I Afri que
leurs pays et le continent. Ils sont dans des organisations
de jeunes, des mouvements citoyens, des organisations féminines, des
structures de la diaspora, des centres de recherche, ils sont des entrepreneurs,
des artistes, et ils comprennent I'urgence de définir une nouvelle trajectoire
pour I’Afrique. Ils se nomment Y’ en a marre, Balai citoyen, LUCHA, Filimbi,

153

entres
Is sont
urs,

finir



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

This Flag, Fees Must fall, etc., pour ce qui est des mouvements citoyens. Ils
sont partout sur le continent, de ’'Afrique du Sud a la Tunisie, du Sénégal au
Zimbabwe, du Kenya au Togo et ailleurs. Leur engagement politique, culturel
ou méme économique fait d’eux bien souvent des proies faciles des régimes
qui coopérent bien avec ’Europe au nom d’une prétendue stabilité ou de la
lutte contre le terrorisme, ou encore des affaires. Le cri de ces Africains reste
inaudible au-dela des frontiéres de leurs pays ot ils sont parfois obligés de vivre
dans la clandestinité. Pourtant, I’avenir du continent réside en eux, en leur
capacité de survivre, d’innover, de proposer, et de constituer une alternative
crédible de gouvernance basée sur des valeurs de liberté, de justice et d’équité.
Sans un espace ol ces jeunes peuvent s’exprimer et agir librement, I’avenir
restera a jamais empoisonné, et les masses en mouvement vers ’Occident seront
tellement grandes que ’océan ou la mer ne sera jamais assez profond pour les
engloutir. Seules la liberté et les opportunités dans leurs pays d’origine peuvent
les freiner. Ce mouvement ne doit pas étre sans rappeler aux Occidentaux des
mouvements similaires des peuples fuyant 'oppression et qui ont fini par
occuper certaines terres de ’Afrique australe.

154



Refashioning futures:
renewing Africa-Europe engagement

Yusuf Serunkuma Kajura®

Over fifty years after colonialism, relations between Europe and formerly
colonized places especially in Africa have remained difficult. Societal-cultural
ignorance on either side runs deep and ‘orientalist knowledge’ about each other
reigns. The difference in standard of living is wide, with both the quality of
infrastructure and technological advancement between these two widening
every day. Although both — Europe and Africa — actually have a shared colonial
history in their transformation, and both claim better relations with each other
after colonialism, there remains recognizable distance and animosity between
these two. Recent events in global migration have made

the animosity even more palpable. With more and more  Racial c

people from Africa and other war- and poverty-ridden  gtereot
countries across the world seeking refuge in Europe and Africa n

North America, the former colonizers are continuously ofth es

finding ways of shutting their doors. Racial and religious

. . social a
stereotyping of the African, and fear of the stress on .
. . o\ . ) ameniti
social and economic amenities available in Europe, have \
complicated this refugee question. European government in Euroy

and select groups have stoked fears that a sudden surge compl i

in numbers might stress the public service sector. The I efugee

other fear is cultural contamination as more and more

Muslims are coming from the Middle East and North Africa to Europe following
European and American invasions in the Middle East starting in 2003, and the

1 Makere Institute of Social Research (MISR).

155

ious
fthe

10mic
lable

n.



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

continuing effects of the Arab uprisings, which started in 2010 (Gallup 2016;
Dittfeld 2016). Although a great deal of this fear is imaginary and exaggerated,

it goes far back in the history of modern Europe when

»many  foreigners were constantly reminded of being culturally
form onized  alien and having to return to their homelands someday
place iodern  (Safran 1991). It also goes further with the rise of
Si ntinue  orientalist scholarship and the standardization of

to dated knowledge production (Said 2003).
bY ges Of Colonialism left ma'ny African countries ruined
le : civil (Rodney 1972; Grovogui 1996), and a great deal of
. scholarship has claimed that the legacy of colonialism
we up t,’on' continues to explain events on the continent
fa” nyism, (problematically, Mamdani 1996).2 It was hoped that
anc smare  after independence, the wounds of colonialism would
amon ments  heal as the African intelligentsia would be in charge

rouble  of developing their countries. Across many formerly
fc lonies. colonized places, the modern states continue to be
inundated by challenges of leadership: civil wars,
corruption, famine, cronyism, and tribalism are among the ailments that
trouble former colonies. In the words of David Scott (2004), the postcolonial
world appears to be out of joint; the dreams that animated the African anti-
colonial struggle have been replaced by anti-colonial nightmares. Tejumola
Olaniyan (2004) has called this ‘the post-colonial incredible,” signalling to
a morbid breakdown of all institutions, which were believed to provide
assistance to the envisioned transformation of the newly independent states.
It is incredible in the sense that the scale has been overwhelming.

Recent debates on decolonizing the academy, and questions whether the
African can produce theory, for example, signal to the ongoing animosity
between two sides. Decolonizing the academy, at different intervals tends to
look like a call to have white people — that is people of American and European
descent — leave African scholarship or studying African subjects as this is
believed to perpetuate the structures of marginalization and domination
(see, for example, Aidid 2015). However, despite the undeniable importance of
these pursuits especially on the side of the formerly colonized, at present the
language and implications are incoherent and disjointed. Moving forward, it is
important to find more theoretically and practically comprehensible modes of

2 Mamdani’s articulation of this challenge is terribly flawed as it envisions some sort of
romanticist overcoming. The most persuasive and philosophically-nuanced articulation is what
the dependency theorists have termed the ‘centre’ and ‘periphery’, which then speaks to the
unbreakable structures in place, which laid the groundwork for capitalist exploitation.

156



Yusuf Serunkuma Kajura | Refashioning futures: renewing Africa-Europe engagement

re-engagement. My contention is that both sides have a different form of power,
which ought to be wielded within a particular methodology and sophistication
enabling both to benefit from the already existent power relations.

I have three suggestions:

The language of Africa-Europe engagement in this post-colonial moment
ought to be revised from ‘decolonization’ to ‘refashioning futures.” Against the
awareness that Europe was also refashioned by colonialism, it is important
to appreciate that the two worlds have a shared colonial history — and both
worlds have now got more connected through capitalism and opposition to
it, especially after the collapse of USSR and the end of the Cold War. The
ways in which men and women get their sustenance through providing
labour, which is measured and rewarded in terms of time, is the same across
divides. This does not mean experiences are the same, but these differences
have a shared history — from which both worlds have to refashion a future
together. Thus, the language of anti-colonial overcoming needs to be replaced
by refashioning futures — which need to be worked on together (Scott 1999;
2004). Scott (1999) has suggested that after moments of imperial re-ordering,
the surviving civilisations often find a way of consciously rebuilding afresh
through adaptation to the new regime of power and control.

The idea of ‘refashioning futures’ as opposed to ‘decolonization’ enables
us to overcome the anti-colonial longing for total revolution. From the
vantage point of the colonized, when they seek to decolonize, they seek to
end all that colonialism put in place — and return to a supposedly pristine
world (see, for example, Mamdani 1996). We have problematically masterd
explaining all our calamities including civil wars, corruption, and economic
hardships as the handiwork of colonialism’s unending
legacy (ibid.). Without a doubt, Europe underdeveloped The IClng
Africa through slave trade and later colonialism, and Africa-l
the constraining limits of colonialism are still in place engage
(Grovogui 1996; Rodney 1972). These take the form of this po:
the wound left behind or an imperial structure from

] i ) ~ momen
which former colonial masters continue to benefit .
. , . . berevi:
even after independence. Europe’s unending legacy is | d I
real and partly explains the ‘Sharing past and future: . eco o"
strengthening African-European connections’ conference r ef ashi

at the AfricaMuseum and Egmont Institute. However,

instead of seeing the legacy of colonialism as ‘structures of marginalization
and control,” formerly colonized places need to see a new terrain that has
been simply reordered and reorganized. Capitalism and capitalist expansion
have reordered our world even further that the global inequalities have to
only continue. There has never been a search for de-capitalism; rather, Africa

157

to
tures’.



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

continues to seek involvement in the capitalist world on better terms to
advantage her position. This approach needs to be borrowed in the discourse
of decolonization. The language of decolonization

unnecessarily places stress on identifying areas This the neans
where complete erasure is needed, which are not there that the 1ge
anymore. The African intelligentsia is a product of  of decol on

the colonial school, and thus can only modernize or may be g but

even decolonize in simply the way the colonial school ot [ibe

has taught them. Across human history, spaces have

often been reorganized by stronger intruding powers including empires and
religious movements and new/surviving actors have had to learn to adjust to
the conditioning limits in the re-ordered terrain. This therefore means that
the language of decolonization may be exciting but not liberating. Perhaps
the biggest danger to African sovereignty now is the perverse levels of violent
capitalist penetration, where incidentally, the elite in governments that control
the tools of violence are simply a part of the violence.

My contention is that the present actors — politicians, academics, and
policymakers — exercise their agency in the world from the vantage point of
knowing the existence of the conditioning structures and re-ordered terrain,
and are thus responsible for their actions (see also Cooper 2005). Colonialism
does not explain the corruption; neither does it explain our civil wars. It should
simply be the explanation for the new terrain in which the African intelligentsia

exercise their agency consciously. This then means they

Tl uld be  will be concerned with refashioning a new future, rather
cons: ffO rtin  thansimply seeking to decolonize.
prom arning o ] )
about ¢ erina My second suggestion is that the first suggestion

needs to be followed up by a process of philological

more ne V\,/ay' inquiry and engagement between the two worlds.

L andin 9  Mutual ignorance on both sides of the divide continues
commu ntheir o stifle engagement and understanding. There should
own ind not  be conscious effort in promoting learning about each
the tern > other.  other in a more humane way (Erich Auerbach’s philology).

Understanding communities on their own terms and not
the terms of the other. Advocating what would be called good faith in scholarly
inquiry, Edward Said (2003) notes that the death of philological scholarships
explains today’s orientalism, which complicates understanding across worlds.
Said noted:

‘The main requirement for the kind of philological understanding [...] was one
that sympathetically and subjectively entered into the life of a written text as
seen from the perspective of this time and its author|...] Rather than alienation

158



Yusuf Serunkuma Kajura | Refashioning futures: renewing Africa-Europe engagement

and hostility to another time and another different culture, philology involved
[...] a profound humanistic spirit deployed with generosity and, if I may use the
word, hospitality. Thus the interpreter’s mind actively makes a place for a foreign

Other’ (Said 2003: xxv).

Said tells us that the gradual shrinking of philological scholarship has
marked a rise in orientalist knowledge production three decades after the

first publication of his book on the subject. Even when we have learned

to call it by its name, orientalism continues. In its present shape, it is ‘the
standardization of ideas, and greater and greater specialization of knowledge

]

(ibid.), — and has denied the world the opportunity to see a more interdependent

[and disorderly] world. In the end, knowledge is reduced to easy categories
such as Africans and Europeans — as being a basis for great and objective

interpretation of knowledge about each other. From the
vantage point of the European, Africa remains a distant
place of romance and exotic beings on the one hand, and
war, afflictions, and natural disasters on the other, and
this has become the ‘initial intelligibility’ with which
Africa is read and understood. And Europe, meanwhile,
is aland of sophisticated exoticism, admirable but simply
incomprehensible.

With Europe being the most (economically and
technologically) privileged, it would be vital for
Europe to push up efforts of understanding formerly
colonized places on their own terms, not in comparison
with Europe standards.: This will mean aggressively
promoting cultural, artistic, journalistic, technological,
and academic studies of Europe by the Africans. When
the BBC did documentaries with East African scholar
Ali Mazrui, the intention was to promote awareness
about Africa from the vantage point of the African. Such

The thir
is that f
awaren
resourc
thereis
Marxist
to share
privileg
conside
fact tha
and the
Eastco
immen:
materia
that exi

efforts need to be re-encouraged and diversified to move away from simply the
historical and political, to aspects of cultural development (both artistic and

social negotiations).

3 Since academic production is a place for resources and massive investment, European countries
with bigger economies have to be at the forefront of producing knowledge for their and African
audiences. The recent surge in migration of Africans and Middle Easterners into Europe has

terribly exposed the European public’s lack of knowledge of the worlds outside Europe. I hasten to

add that Africans are equally ignorant about Europeans, requiring that this vacuum be mended.

159

>stion
g our
he
ences,
| (and
ative
he less
ecially

C

|

od
he
tions
‘ope.



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

The third suggestion is that following our awareness of the resource
differences, there is a moral (and Marxist) imperative to share with the
less privileged, especially considering the fact that Africa and the Middle
East contributed immensely to the material conditions that exist in Europe
(Hochschild 1998; Rodney 1972; Kinzer 2003). This does not mean giving aid to
the continent (which is not bad, especially when calamity strikes), but rather
technical assistance taking the form of better terms of trade, education (where
countries such as Belgium and Norway are actually doing a good job), and
technological transfer (innovations in ICT, medical breakthroughs, education,
etcetera). With most of the technological innovations taking place in Europe
and North America, there is a need for the developers to directly enable African
countries to have access to these technologies especially in medicines and
public health. The historical pitfalls such as the structural adjustment programs
of the 1980s and 1990s were extremely destructive to African economies. Other
policies such as patent rights which disadvantage African economies need to be
reconsidered. A situation akin to the one where big pharmaceutical companies
denied African countries access to HIV/AIDS anti-retroviral therapy in the 1980s
and early 1990s (Mugenyi 2008), and the continent lost millions of productive
men and women, should never be repeated.*

To conclude thus far, my suggestions above will have to be engaged
simultaneously for better results. This is not an effort to make Europe guilty
about its colonial history, for the same suggestions would be made even if we
arrived at the status quo via a different route. But re-engagement has to be
honest and clear, and it has to be articulated with a humanistic spirit.

4 Ugandan medical professional Dr. Peter Mugenyi who was at the centre of this fight has actually
called the denial of anti-retroviral therapy a genocide, which was deliberate and pre-meditated.

160



Yusuf Serunkuma Kajura | Refashioning futures: renewing Africa-Europe engagement

References

Aidid, S. 2015. ‘The new Somali studies.” The
New Inquiry. Online: https://thenewinquiry.
com/the-new-somali-studies/ (consulted on 5
October 2018).

Cooper, F. 2005. Colonialism in Question. Theory,
Knowledge, History. California: University of
California Press.

Dittfeld, T. 2016. ‘The Muslim-folk devil in
Germany: In between welcome culture and
culture of fear.’

Gallup. 2016. ‘Islamophobia: Understanding
anti-Muslims Hatred in the West.” Online:
https://news.gallup.com/poll/157082/
islamophobia-understanding-anti-muslim-
sentiment-west.aspx?version=print

Grovogui, N.S. 1996. Sovereigns, Quasi-Sovereigns,
and Africans: Race and Self-Determination in
International Law. Minnesota: University of
Minnesota Press.

Hochschild, A. 1998. King Leopold’s Ghost: A
Story of Greed, Terror and Heroism in Colonial
Africa. New York: Mariner Books.

Kinzer, S. 2003. All the Shah’s Men: The Hidden
Story of the CIA Coup in Iran. New York: Wiley.

Mamdani, M. 1996. Citizen and Subject:
Contemporary Africa and the Legacy of
Late Colonialism. Princeton: Princeton
University Press.

161

Mamdani, M. 2009. Saviours and Survivors:
Darfur, Politics and the War on Terror.

New York: Pantheon.

Mugenyi, P. 2008. Genocide by Denial: How
Profiteering in HIV/AIDS killed Millions.
Kampala: Fountain Publishers Ltd.

Olaniyan, T. 2004. Arrest the Music!: Fela and His
Rebel Art and Politics. Bloomington: Indiana
University Press.

Rodney, W. 1972. How Europe Underdeveloped
Africa. Howard: Howard University Press.
Safran, W. 1991. ‘Diasporas in Modern Societies:
Myths of Homeland and Return’. Diaspora: A

Journal of Transnational Studies 1 (1): 83-99.
doi:10.1353/dsp.1991.0004.

Said, E. 1978 (2003). Orientalism. (With
introduction to the 2003 edition.) New York:
Pantheon Books.

Scott, D. 1999. Refashioning Futures: Criticism
after Postcoloniality. New Jersey: Princeton
University Press.

Scott, D. 2004. Conscripts of Modernity: The
Tragedy of Colonial Enlightenment. London:
Duke University Press.


https://thenewinquiry.com/the-new-somali-studies/
https://thenewinquiry.com/the-new-somali-studies/
https://news.gallup.com/poll/157082/islamophobia-understanding-anti-muslim-sentiment-west.aspx?version=print

https://news.gallup.com/poll/157082/islamophobia-understanding-anti-muslim-sentiment-west.aspx?version=print

https://news.gallup.com/poll/157082/islamophobia-understanding-anti-muslim-sentiment-west.aspx?version=print


Coopération:
oser le nécessaire équilibre

Smockey Bombara®

Camarades,

Il est entendu que la maladie ne se guérit pas en prononcant le nom du
médicament, d’aprés la citation de Sankara. Il est donc temps de reconnaitre la
maladie et de prendre avec courage le bon médicament. Comme le disait le Che,
surtout, soyons capables de ressentir au plus profond de notre coeur n’importe
quelle injustice commise contre n’importe qui, ol que ce soit dans le monde.

Ceci étant, voici comment nous envisageons l’'amélioration et le
renforcement des relations entre I’Europe et I’Afrique,
afin de construire un avenir commun plus juste (ces Renforc
propositions, que nous voulons objectives, ne sont pas  partenc

exhaustives) : la form
1) en assumant avec réalisme les intéréts respectifs  ’éducai
des deux sociétés dans le jeu de leurs relations ; jeunes /

2) en reconnaissant honnétement le role néfaste de avec let
la colonisation et de la traite des négres (ainsi que identito
le pillage systématique du patrimoine culturel .

. N , \ . ainsi qu
africain) plutdt que de s’attarder sur son réle positif.
Nous renvoyons ainsi aux propos tenus par Nicolas de tech:
Sarkozy et a d’autres discours paternalistes : « Nous ~ PoOUrqu
avons laissé des infrastructures qui sont toujours s’intére:
les mémes depuis que nous sommes partis, preuve  s’établi:

1 Le Balai citoyen.

163

1S

S
ents
turels
1sfert

ci

UXx.



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

que vous étes incapables de vous développer sans nous » ; des Africains
aliénés de répondre : « le blanc est trop fort ». Il convient dés lors
d’inclure cette histoire — et ceci est trés important — dans le programme
d’enseignement des écoles européennes, au méme titre que I’histoire de
I’Europe ;

3) en arrétant de soutenir les dictatures et les potentats africains ou en
gardant le silence sur les crimes de ceux-ci sous couvert de relations
diplomatiques neutres et, a 'inverse, en les dénoncant officiellement et
publiquement ;

4) en améliorant la politique du visa par un systéme plus juste, fondé
sur la réciprocité, et moins contraignant pour les Africains (ils seront
paradoxalement moins tentés de s’installer en Europe si le visa est plus
accessible) ;

5) en renforcant le partenariat dans la formation et ’éducation des jeunes
Africains avec leurs référents identitaires culturels ainsi que le transfert
de technologie pour que ceux-ci s’intéressent a s’établir chez eux ;

6) en achetant les matiéres premiéres africaines a leur juste prix, et nous
entendons par juste prix le prix fixé par les Africains et non pas celui
dicté par les marchés dits « internationaux » a la solde des intéréts de
I’Occident ;

7) en reconnaissant les crimes crapuleux post-indépendance de nos leaders
tels que Thomas Sankara et en déclassifiant leurs archives, a I'instar de
ce que les Etats-Unis et 1a Belgique ont fait en partie pour le cas Lumumba.
Tout en saluant cette décision que le bon sens commande et qui demeure
rarissime, cinquante ans aprés I'indépendance des Etats africains
sauvagement colonisés, il est intéressant de constater deux choses :

a) des individus ont été nommés officiers de 'ordre de Léopold dans ce pays,
bien qu’ils se soient rendus coupables, ou en tout cas ils sont fortement
suspectés, de crimes horribles en Afrique. Ils ont paradé, fanfaronné
avec des restes de Lumumba qu’ils refusent de retourner, ne serait-ce
que pour la dignité que ’on doit a sa famille... Ces gens n’ont jamais
été inquiétés, malgré les aveux de leurs crimes ignobles entre deux ou
trois plaisanteries douteuses et d’une terrible indécence. Tout se passe
comme si ces coupables libres de tout mouvement, et tous pour la plupart
octogénaires, nonagénaires voire centenaires, contrairement a leurs
victimes, ne regrettaient rien et n’ont jamais rien regretté de leurs actes.
C’est bien cela le drame, au-dela des atrocités commises. Des dirigeants
nazis ont été a juste titre traqués, jugés et condamnés, parfois méme pour
moins que c¢a. Mais lorsqu’il s’agit de crimes commis contre des Africains,
cela ne doit émouvoir que les Africains ;

164



b)

8)

L tion du

patril
étre
sol o
avoir

C
partag
du mor

9)

Smockey Bombara | Coopération : oser le nécessaire équilibre

nous avons suivi la polémique honteuse sur la  Nous av
place qui devait ou non porter le nom de Lumumba  polémic
a Bruxelles. Ce pays doit pourtant plusieurs suyrla pl
monuments a Lumumba comme au Congo, celane  deyqait c
devrait souffrir d’aucun débat quand, a l’inverse,
des esclavagistes, envahisseurs et colons racistes
ont encore leurs effigies et autres bustes exposés
dans les boulevards et palaces, en plein milieu de nos capitales
africaines. Qu’est-ce qu’une place ou une avenue en Europe pour un
héros historique qu’elle a sacrifié sur I’autel de ses intéréts mercantiles ?
en restituant le patrimoine africain volé et entreposé dans des musées
ou chez des particuliers en Occident. La question du patrimoine qui
doit étre protégé sur le sol occidental pour avoir de meilleures chances
d’étre partagé avec le reste du monde ne se pose
méme plus. L’Occident a prouvé qu’il était capable
juidoit  ge fabriquer des copies de notre histoire sans
Ssurle  méme les originaux (musées de la Préhistoire et
al pour  représentations vraisemblables de dinosaures et
lleures  autres coléoptéres des millions d’années aprés) ; et
d’étre  bienla, vous avez les originaux, faites des copies et
renvoyez les originaux en Afrique.
Tenons-nous en aux faits. Il n’y a pas dix facons de
présenter notre histoire commune. Il y a ’histoire
du vainqueur et I’histoire du vaincu (cf. le point de
vue du lion), ou celle du bourreau et de la victime. Malheureusement,
la victime, dont le témoignage est essentiel dans la résolution de cette
affaire, n’a jamais eu l'oreille attentive des tribunaux de I’histoire.
L'histoire du vainqueur, je dirais méme plus, celle du vainqueur blanc,
est toujours celle qui est contée et enseignée. Car, méme lorsque que les
Africains ont vaincu les hordes hitlériennes aux c6tés des Européens et
des Américains, ils ont été volontairement écartés de cette histoire et
n’ont pas eu droit a un simple défilé. Pourquoi voulez-vous un point de
convergence entre la logique du violeur et celle du violé ? C’est la victime
qui doit pouvoir trancher sur les faits qui se sont réellement déroulés aux
fins d’obtenir réparation ;
en ce qui concerne les Africains, nous devons avoir le courage de
reconnaitre que nous sommes aliénés. Religions importées, politiques
importées, économies importées, systémes éducatifs importés, langages
importés, etc. (les idées de Frantz Fanon ont du chemin a faire), et aucune
évolution positive tangible ne se fera tant que nous maintiendrons cette

le nom
a Bruxe

ereste
e pose
e plus.

165

vi la
teuse

orter
imba



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

La tiondu  aliénation productrice de servitude volontaire. Il faut
patri, ‘fricain avoir le courage de prononcer la rupture pour améliorer
etde ité est les connexions entre I'Europe et Afrique, les deux
inélu ilvaut Seeurs d’une méme mefe dont I'une a I'exclusivité d}_l sein.
Avoir le courage de s’éloigner d’une sceur européenne

m ins des L ) ; ) )
. boulimique et exclusive pour se redécouvrir et repartir

calcu igents, o o

lad sur des bases équilibrées et équitables. Le courage de
a ,e‘_/c urque  givorcer lorsque qu'un « couple » est déséquilibré pour
Ihis bonne, regagner son importance et récupérer sa dignité. Si ce
tienne. couple doit se reconstruire, il repartira alors sur des bases

plus justes.

Le continent européen est lui-méme en perpétuelle contradiction avec la
Charte universelle des droits de ’homme (déclaration dont il est en grande
partie a I’origine) dans sa politique de coopération avec le continent africain,
et notamment le Pacte international relatif aux Droits économiques et culturels
(PIDESC) et le Pacte international relatif aux Droits civils et politiques (PIDCP),
tous les deux signés en 1966 par 'assemblée générale des Nations unies et ayant
une portée plus juridique.

La restitution du patrimoine africain et de sa dignité est inéluctable ; il
vaut mieux, dans des calculs intelligents, la devancer pour que I’histoire, la
bonne, le retienne.

Et je terminerai donc sur ces propos du professeur Joseph Ki-Zerbo, premier
agrégé d’histoire en Afrique : « [...] ainsi le fait de reprendre conscience de son
histoire est un signe de renaissance pour un peuple... »

Honneur, aux peuples

Gloire, aux peuples

Victoire, aux peuples

La patrie ou la mort, nous vaincrons !

166



Partager le passé, connexion dans le futur

Raconteuse d’histoires

An Ansoms?

Quand mon fils de 8 ans me demande ce que je fais comme profession,
je lui réponds que je suis une raconteuse d’histoires. Pas une raconteuse de

contes, je ne suis pas dans le domaine de la fiction sauf
quand je mets mes enfants au lit. Pendant la journée, je
raconte les histoires de gens réels. Et je ne suis pas la
seule ; ce débat final rassemble différentes générations
de raconteurs d’histoires. Peu importe qu’il s’agisse
du monde journalistique, de la sphére d’activisme, du
domaine de I’art, ou de I'univers scientifique ; ce qui nous
rassemble, c’est que nous racontons tous, a notre facon,
des histoires. Celles d’autres personnes, et les notres.
Ce n’est pas un métier banal d’étre un raconteur ou une
raconteuse d’histoires ; au contraire, c’est un métier qui
implique beaucoup de responsabilités.

Alors, je me positionne dans 'univers de la science
académique et je le prends comme le point de départ de
ma réflexion. « Le monde scientifique a besoin d’une

décolonisation de la science » ; c’est une phrase que nous entendons souvent.
C’est une phrase devenue sexy et politiquement trés correcte. Mais qu’est-ce
que cela implique au-dela des discours ? Qu’est-ce que cela implique une fois

« Le mon
scientific
d’une de
de la scie
c’est une
que nous
souvent.
phrase d
et politiq
trés corr
qu’est-c
implique
des disce

qu’on quitte les auditoires et qu’on entre dans le monde concret ?

1 Professeur a I'Institut pour I'analyse du changement dans les société contemporaines et

historiques (IACS), Université catholique de Louvain.

167

esoin
ation

dons
Ine
e sexy

lais
ela
la



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

Decolonizing science

Decolonizing science is about creating space for alternative voices. Indeed,
what we need in the scientific debate are alternative voices. Voices from
scholars from the South who should not be obliged to enter the research arena

as ‘research assistants’ — implicitly or explicitly pushing

We | >holars  them into a position of subordination — but as researchers
from i th who  intheir own right. We need scholars from the South who
seekt /n path,  seek their own path, who are able to speak with their own

w ableto  accent. Theoretically, epistemologically, empirically, and
spea ky sirown ethically. We Tleed voices who question the conve.ntlonal
p Western-dominated modes of knowledge production. We
accent. 2tically, : )
, call need space to embrace the radical voices that take us to
S

epis 'gl.ca Yi non-conventional spaces for research; voices that make

irically, s reconsider questions about positionality beyond

hically.  comfortable borders.

However, let us also take that further; and we
did that over the past couple of days. I was hugely inspired by the panel of
Georges Nzongola-Ntalaja, David Mwambari and Valérie Arnould on African
scholarship, who invited us to think. A true decolonial perspective in science
can only be found when we compare viewpoints, not just in terms of African
scholars entering into the academic world. This is necessary, but it would be
sad if those African voices were simply pushed into our academic ‘business as
usual’. A true decolonial perspective is a matter of rethinking the entire way in
which the scientific enterprise is set up.

Diversit /d not
. . [ H
Joint projects justbe c In
terms oj alities,
The first condition for a true decolonization of science ~ but alsc ns of
is for scholars to engage in truly joint projects. We,  disciplii erms
in the academic community, need projects in which of gend rms
diverse groups of scholars are able to juxtapose their Of senio terms

perspectives. Diversity should not just be defined in ofth ew )

terms of nationalities, but also in terms of disciplines,

in terms of gender, in terms of seniority, in terms of which | holars
the worlds in which these scholars have their roots, I,wve th s,and
and in terms of the places where we make these in terms places
communities gather... But despite being a ‘nice idea’, where v e

it is not straightforward. It requires us to step out of these c ities

the individuality that is a driving characteristic of the gather...

168



An Ansoms | Partager le passé, connexion dans le futur - Raconteuse d’histoires

current academic world. It requires us to call into question the increasingly
influential model of deliverology that makes us conform to evaluative metrics,
defined by a market-oriented logic, a Western-dominated standard in order to
value decent scholarship. It is not just a matter of working collectively, but also,
about meeting people who have the freedom to invest in collective outcomes,
and who do not have to be obsessed with their individual track record.

Power imbalances

But then... getting different people together in one room is not enough. There
is a second major challenge: we have to break the explicit and implicit
power relations within the scientific world. Between African and Western
scholars? Yes. How can one talk about decolonizing the academic enterprise
while scholarship opportunities are so difficult to access for outstanding
scholars from the global South? When it is nearly impossible for a Rwandan
scholar to attend a conference in Europe if the Ministry

of Foreign Affairs does not facilitate their obtentionofa  How cq

visa? Should we just accept it because the world is not talk abc

fair? Why are our European university departments in

decoloi
development studies, conflict studies, political science, .
. . . . . . . science
but also, in economics, physics, medicine, engineering |
inter-ur

almost exclusively populated by white male — and
increasingly female — professors while we are living in collabo

an increasingly multi-coloured society? Yes, the number  pPar tne

of raised voices from the African diaspora is increasing; ~ exists ¢
however, it remains hard to break into the nodes of power of the P

and funding. How can we talk about the decolonization  the No;

of science when, in inter-university collaborations, the

partner in the South exists at the grace of the partner in the North? Why is
it normal that the scientific community in the South is often pushed into the
role of data-deliverers without the scientific and institutional recognition that
they deserve? We should call out, name and blame the inherent racism in our
academic enterprise.

Questioning subjectivity vis-a-vis the institutional system
And beyond that, we should fundamentally question the institutional system

that has normalized such situations. We should question our subjectivity, our
complicity within the system. How does one deal with the fact that we — let’s be

169



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

honest — that I agree to engage a Congolese scholar in sandwich scholarships
in which he is de facto paid for half of his working time? Because that is the
way things work? Better a lousy scholarship than none at all? Why is it normal
that a Canadian scholar can count on a family reunification when embarking
on a scientific adventure in Europe, while her Burundian colleague has to

sacrifice his family life in order to grasp the opportunity

Wh search that a PhD scholarship might offer? Why is that normal?

eth igured s there nothing we can do about it? We all feel that it
accord estern  isnot normal, that it should not be normal. And yet we
star iithout  sometimes lose the courage to engage in what we perceive
giv ility to as a useless battle. Why do we ask so few questions
the ility of about the extractive business of knowledge production
all peo rtedin in which local researchers are exploited to the advantage
the re chain? of Western scholars’ careers, sometimes at the expense

of people’s physical and mental well-being? Why are
research ethics configured according to Western standards without giving
visibility to the vulnerability of all people inserted in the research chain? How
do we blame it, how do we shame it? And most importantly, how do we move
past it?

Well, ’'m an optimist. An optimist by nature, and a believer in the little
drop on a hot plate. The easiest is to push the blame on the ‘overall system’;
but we all have the freedom to imagine a different world. The future lies in a
collaboration in which diversity is welcomed, in which power relations are
broken down, in which the process is more important than the outcomes, and
in which dividing lines are removed. And we have the power to do things
differently, to claim that space of freedom, each at our own level. When I was
discussing this text with my colleague and friend Aymar, he cited Deleuze, who
said that power relations will always be there, but highlighted the importance
of being aware of them in our discourse and practice. Indeed, it is only when
we are aware of the way in which power works that we can question it, and that
we can claim the freedom to do otherwise.

Responsibility of the academic world

And it is only in doing so that the academic community can make a difference.
We can talk for a million years about decolonizing scientific knowledge
production; we can analyse in detail the ways in which knowledge construction
is framed by the colonial heritage. But it is only by moving our discussion
beyond the auditorium and into concrete action, concrete engagements that true
decolonization can take place. And we are not alone. In fact, if we dare to break

170



An Ansoms | Partager le passé, connexion dans le futur - Raconteuse d’histoires

down the barriers between the academic, journalistic, activist and artistic worlds,
we might achieve things that are currently unimaginable. I believe in the power
of people to invent the unimaginable. Each and every one

of our voices matters; every single little action, every little ~ But it is

sign of resistance matters. bY movir

discuss

Avec tout cela a l’esprit, je peux mieux répondre a la the aud

question de mon fils quand je lui disais que je suis
une raconteuse d’histoires. La question qu’il m’a posée
est celle-ci : « Maman, pourquoi est-ce que I’Afrique

and into
action,

a besoin de toi pour raconter ses histoires ? ». Je luiai  €M9I9er
répondu : « Sebas, IAfrique n’a pas besoin de moi pour ~ true dec

avraie

d isation

S truirait

pe e dans
lare re avec
I'autre.

raconter ses histoires. Mais c’est ~ can talke
dans I’échange, le partage, et le

ond

ote
te
that
ation

vécu conjoints que les plus jolies histoires se créent.

Elles émergent. Elles se configurent elles-mémes. Et
je suis contente d’en faire partie ». Peut-étre qu’il n’y

a finalement pas de « vraie » décolonisation a priori,

dans un sens universel. La vraie décolonisation
se construirait peut-étre dans la rencontre avec

I’autre. Rencontrer I'autre, c’est oser sortir de sa solitude et oser écouter
d’autres histoires. Décoloniser sera toujours un travail sur soi dans sa relation

avec autrui.

171



Retranscription de I’allocution du ministre
Didier Reynders' en cloture de la conférence

Excellencies,
Ladies and Gentlemen,

I am very pleased to deliver the closing statement of this high-level
conference today.

After five years of profound renovation, the AfricaMuseum will finally
reopen its doors to the public in December. As you have already been able to
see and heatr, it is not only the building that has been renovated. The whole
concept has been revisited.

This conference is very much in line with that effort: how can we better
understand and represent our common past? What does it mean in terms of
representation? How do we increase exchanges between Africa and Europe and
connect through development, art, diasporas and other means?

I would like to thank all the speakers for their valuable contributions. I also
congratulate the AfricaMuseum and the Egmont Institute for this valuable initiative.

In the past months, I have travelled through Africa, to Senegal, Benin,
South Africa, Angola, the Gambia, Cabo Verde and the Republic of the Congo.
I have also had many contacts with my counterparts, as well as African artists
and members of civil society. I noted that the subject of our discussion today
is very much alive. In Belgium as well, the debate is ongoing.

Allow me to share some conclusions with you.

1 Vice-Premier Ministre de Belgique et ministre des Affaires étrangéres et des Affaires européennes
en 2018.

173



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

La premiére est que nous avons un passé et un patrimoine en partage.
Marguerite Yourcenar disait que « quand on aime la vie, on aime le passé, parce
que c’est le présent tel qu’il a survécu dans la mémoire humaine ».

Au cours de vos débats, vous avez évoqué les restitutions d’ceuvres.

C’est évidemment une question plus large que la

er, c'est simple propriété. Restituer, c’est aussi transmettre et

aus mettre  yeproduire. Les personnes qui sont concernées par cette

et} ire.Les  histoire ou par des ceuvres, dans ce cas-ci en premier

pers yui sont lieu les Africains, doivent pouvoir y avoir accés, que

concel ircette  ce soit par une restitution physique, des expositions

hist sardes  itinérantes, des moyens audiovisuels ou par la

o lans ce reproduction d’archives. Je me réjouis que 'ouverture

cas-ci ier lieu du Musée s’inscrive dans cet esprit de restitution et de

les A Toi ; partage. Je suis également trés fier des échanges qui

es f‘ O’ve? ont pu se mettre en place, que ce soit avec le musée

pouve "0CCES:  4es Civilisations noires ou avec des musées en Afrique

que jarune  centrale.

restit rysique. Deuxiémement, notre conception du passé ne

C )sitions  peut rester figée. I1 faut pouvoir la réinterroger par des

I es, des  témoignages, des débats et des questionnements. Cela
moyel visuels  suppose que tout le monde ait voix au chapitre.

ou par | Juction Cela implique aussi que tout débat puisse se fonder

chives. SUI les principes d’égalité, de dignité humaine et

d’appropriation. Le directeur du MRAC I’a dit, I'idée
est de prendre ses distances avec le colonialisme en tant que systéme de
gouvernance et d’idéologie. Il suffit de relire Une histoire birmane (Burmese
Days) de George Orwell pour constater combien le principe du colonialisme,
dans ce cas britannique, mais cela vaut pour toute forme de colonialisme, se
fonde sur I’inégalité et crée une forme de distance. Heureusement, le cadre
juridique international a évolué au cours des derniéres décennies de maniére
a réprimer la colonisation.

C’est pourquoi il faut, comme I’a suggéré David Van Reybrouck hier, placer
le débat postcolonial dans un contexte universel.

Soyons clairs, la critique légitime de la colonisation ne justifie pas
toutes les exactions ou des formes de mauvaise gouvernance commises
apreés les indépendances. C’est d’autant moins le cas prés de 50 ans apreés la
décolonisation. On sait que ’excuse est vite trouvée.

Cette critique ne remet pas non plus en cause I’apport de certains Européens
qui, dans cette période troublée, étaient mus par une volonté de contribuer au
bien-étre commun.

174



Retranscription de I'allocution du ministre Didier Reynders en cl6ture de la conférence

Mais tout cela nous impose d’avoir le débat le plus ouvert, le plus humble
et le plus respectueux possible.

Enfin, ce partage ne peut se limiter au passé, le titre de la conférence le
dit bien. D’ot1 I'importance de la création artistique africaine. Ce mois-ci, j’ai,
entre autres, visité a Cotonou la fondation Zinsou ou encore, au Cap, le musée
Zeitz MOCAA, deux fleurons de la création africaine. Nous avons aussi, cet été,
organisé au Palais d’Egmont un dialogue entre certaines des piéces les plus
exceptionnelles du MRAC et des artistes contemporains
qui travaillent de maniére étroite avec le musée, a travers .
une exposition tout a fait originale. Cette création offre un Iavenir,
autre point de vue sur un passé qui est parfois douloureux S’GPPU )
et sur un présent qui ne I'est pas moins. Car « 'art ne  rdle im;
reproduit pas le visible, il rend visible » (Paul Klee). que les

Se tourner vers l'avenir, c’est aussi s’appuyer sur le peuven
role important que les diasporas peuvent jouer comme comme
lien entre I’Afrique et ’Europe et comme moteur du I Afri qu
développement durable et de I'investissement dans les
pays d’origine. On ne peut évoquer les relations entre et Co,m‘
nos deux continents sans prendre en compte cette du déve
dimension humaine. durable

C’est également préserver une solidarité entre nos Pinvest
deux continents afin de promouvoir un développement  dans |e:
durable. Cela a déja été évoqué en début de conférence d’origin
par 'ambassadeur Verbeke : « L’Afrique n’a pas besoin
de charité, elle a besoin d’un partenariat équilibré », tel est le message du
président Juncker et de I'Union européenne. Mon collégue Alexander De Croo,
qui est intervenu ce matin, a également développé ce point.

Tel était également le message de la note stratégique « Afrique centrale »
que j’avais fait approuver en 2016 : les liens profonds et multiples, ainsi
que l’expertise qui en découle, forment le socle d’un véritable partenariat
stratégique entre la Belgique et cette région.

Se tourr

Excellences, Mesdames et Messieurs,

Dans un peu plus de trois mois, la Belgique siégera en tant que membre
non permanent au Conseil de Sécurité. Elle souhaite le faire dans un esprit de
dialogue, en particulier avec le continent africain qui nous est si cher.

C’est forts d’un message de solidarité entre nos deux continents — qui est le
fruit d’un riche passé — et de relations nouées que nous entamerons ce mandat
avec pour premier objectif de contribuer au renforcement de la paix.

Je souhaiterais d’ailleurs ajouter que nous avons aussi entamé un dialogue
de plus en plus fort entre le continent européen et le continent africain a

175

1SSi

as

tre
rope
ur
ent

1t



Strengthening African-European Connections: Sharing Past and Future

travers les institutions. Une premiére réunion a eu lieu entre la Commission
de I’Union africaine et la Commission européenne, et je crois que c’est une
démarche que I’on doit continuer a développer. J’ai eu

iterais  moi-méme l'occasion, dans le cadre du débat sur la

d’aille terque migration, de présider avec mon collégue marocain

nc sgussi €€ quel'on appelle le « processus de Rabat » (C’est le

entamé gue de hasard des structures internationales qui a fait que

lus en t entre ce processus se tenait a Marrakech, mais c’est quand

;J ¢ , méme le processus de Rabat) entre 58 Etats : 'Union

econt OP een européenne et une trentaine de partenaires africains.
1tinent

Nous sommes arrivés non seulement a des conclusions
afl ravers 3 travers nos déclarations communes, mais également
‘utions.  a des plans d’action communs.

Je considére que le théme nous a amené un
débat réel au sein de ce partenariat entre les deux continents. Dans le cadre
des relations entre la Commission de I’Union africaine et la Commission
européenne, j’estime que 1’on devra inscrire cette problématique.

Je tiens a dire que je suis heureux et fier que le Musée royal de I’Afrique
centrale soit a la pointe dans cette démarche. C’est une réflexion, je le
disais tout a I’heure, qui est probablement due a un accompagnement d’une
rénovation. Quand on rénove un batiment, on tente aussi peut-étre de rénover
sa maniére de concevoir les ceuvres, leur représentation et leur relation avec
un certain nombre de pays partenaires.

C’est dans cet esprit que je souhaite vraiment que 1’on continue a travailler,
pas seulement entre la Belgique et certains partenaires, mais également a
I'intérieur de ’'Union européenne comme a I'intérieur des Nations unies sur ces
thémes qui vont continuer, je crois, a animer les débats dans les années a venir.

En tout cas, je vous remercie des travaux que vous avez réalisés et, quelle
que soit votre sensibilité par rapport aux officiels, je vous salue toutes et tous,
camarades ou non.

176



African-European connections today are

at a crossroads and under critical scrutiny.
Calls are being made for the restitution of
African cultural objects housed by European
museums yet acquired during colonial times.
Movements such as Black Lives Matter
remind us of the direct connection between
colonialism and racism, mobilising thousands
of people against systemic forms of racism

in European societies. In academia, a vibrant
debate is forcing universities to finally
decolonise their educational programmes and
research collaborations.

Conscious of the need to reflect on how to
revise our reading of the past and redesign
future African-European connections, the
Royal Museum for Central Africa and Egmont-
Royal Institute for International Relations
organised a conference in September 2018,
Titled Sharing Past and Future: Strengthening
African-European Connections, the conference
offered a forum to over 50 African and European
academics, activists, artists, politicians and
other stakeholders, who critically reflected on
how Africans and Europeans can cooperate

in a shared and sustainable way. The eclectic
nature of the contributions by some of these
participants, as presented in this volume, shows
that prominent voices agree to disagree about
the modalities of restitution, the politics of
memory, the legacy of colonialism, and the
nature of future African-European connections.
While there are no clear-cut answers or
solutions to the challenges identified and
reconfirmed during the conference, each
contribution should be considered an invitation
and stimulus to scrutinise existing African-
European connections, and to contribute to a
true decolonisation and redrafting of these ties
on the basis of equity, respect and solidarity.

ROYAL MUSEUM FOR CENTRAL AFRICA

www.africamuseum.be

Les relations entre Africains et Européens sont
aujourd’hui a un tournant et font 'objet d’un
examen critique. Des appels sont lancés aux
musées européens pour qu’ils restituent les objets
culturels africains qu’ils ont acquis durant I’époque
coloniale. Des mouvements tels que Black Lives
Matter, qui mobilisent des milliers de personnes
contre les formes systémiques de racisme dans

les sociétés européennes, nous rappellent les liens
étroits entre le colonialisme et le racisme. Un débat
trés animé dans le monde académique pousse les
universités a décoloniser les programmes éducatifs
et les collaborations de recherche.

Bien conscients de la nécessité de revoir notre
regard sur le passé et repenser nos relations
futures entre Africains et Européens, le Musée
royal de I’Afrique centrale et ’Egmont-Institut
royal des Relations internationales ont organisé,
en septembre 2018, un colloque intitulé Sharing
Past and Future: Strengthening African-European
Connections. Cette conférence offrait une tribune
a plus de 50 universitaires, activistes, artistes,
politiciens et autres acteurs clefs, africains et
européens. Ils ont pu réfléchir de maniére critique
surla fagon dont les Africains et les Européens
pourraient coopérer de manieére collective et
durable. La grande diversité des contributions
publiées dans cet ouvrage non exhaustif montre
qu’ily a des divergences quant aux modalités

de restitution, aux politiques de la mémoire, a
héritage du colonialisme et a la nature de la future
relation entre Africains et Européens. Bien qu’il n’y
ait pas de réponse ni de solution claire aux défis
identifiés et réaffirmés par le colloque, chaque
texte doit étre considéré comme une invitation et
une motivation a examiner de fagon critique les
relations entre Africains et Européens, a contribuer
a une vraie décolonisation et a une reformulation
de ces liens sur une base d’équité, de respect et

de solidarite.

BN 978-9-4926-6975-9

belspo

Belgium

partner in development

W
B King Baudouin
Foundation
97

Working together for a better society

89492"669759" >




	Introduction
	Colin Hendrickx and Koen Vlassenroot

	Opening speech
	Guido Gryseels

	Une méthode de partage du passé
	Jean-François Bayart

	L’UNESCO et la question du retour et 
de la restitution des biens culturels
	Lazare Eloundou Assomo

	Partager le passé et l’avenir : 
renforcer les liens entre l’Afrique et l’Europe
	Abdoul Latif Coulibaly

	L’Europe : un long passé devant nous, 
ou bien un futur sans cesse renouvelé?
	Margarida Calafate Ribeiro

	Aux sources du 
nationalisme congolais
	Bob Kabamba

	Accessing archives – Belgium
	Karel Velle

	Accessing archives – 
Shared responsibilities
	Ellen Ndeshi Namhila

	Congo history – Congo protest
	Herbert F. Weiss

	Contestations politiques en rdc
	Hier, c’était le Blanc qui me faisait peur, 
aujourd’hui, c’est le président
	Jean Omasombo Tshonda

	How to strengthen African scholarly expertise
	Georges Nzongola-Ntalaja

	L’artivisme comme pouvoir de création 
et de résilience
	Géraldine Abrassart

	Renforcer le lien entre l’Afrique et l’Europe
	Ganza Buroko

	La gestion du patrimoine africain en Europe
	Hamady Bocoum

	Dealing with claims for 
Nazi-looted art and colonial objects
	Jos van Beurden

	Introductory remarks to the panel
	The Hon. Alexander De Croo

	‘Connecting societies and exploring sustainable forms of (cooperative) development’
	Bogdan Vanden Berghe

	L’avenir empoisonné des relations Afrique-Europe
	Fred Bauma

	Refashioning futures: 
renewing Africa-Europe engagement
	Yusuf Serunkuma Kajura

	Coopération : 
oser le nécessaire équilibre
	Smockey Bombara

	Partager le passé, connexion dans le futur
Raconteuse d’histoires
	An Ansoms

	Retranscription de l’allocution du ministre 
Didier Reynders en clôture de la conférence



